

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيْ مُنْقَلِبٍ يُنْقَلِبُونَ

(سورة الشراع، آیت ۲۲۷)

اور ظالموں کو عقیریب معلوم ہو جائے گا کہ وہ کس  
انجام کو پلٹ کر جائیں گے۔

# نبی کی نواحی

حضرت زینب سلام اللہ علیہ

حدیثِ عشق دو باب است کربلا و دمشق  
یکے حسین رق کرد و دیگرے زینب  
(علامہ اقبال)

سید علی اکبر رضوی

jabir.abbas@yahoo.com

## فہرست

|    |                                                |
|----|------------------------------------------------|
| ۵  | درود و سلام                                    |
| ۱۱ | تصاویر پر روضہ جناب زینب اور دیگر مقامات مقدسہ |
| ۱۵ | انتساب                                         |
| ۲۱ | حرف آغاز                                       |
| ۲۹ | حضرت زینب                                      |
| ۳۱ | ○ تعلیم و تربیت                                |
| ۳۸ | ○ بچپن کا ایک عجیب و غریب خواب                 |
| ۴۱ | مصادب کی ابتداء                                |
| ۴۳ | ○ ثانی زہرا کے موزع نظمت                       |
| ۴۵ | ○ بھائیوں کا بہن سے مشورہ                      |
| ۴۹ | حضرت زینب کا جناب عبداللہ سے عقد               |
| ۵۰ | ○ حضرت عبداللہ کی اولاد                        |
| ۵۱ | ○ عبداللہ بن جعفر طیار                         |
| ۵۲ | ○ حضرت جعفر طیار                               |
| ۵۷ | ○ حضرت عبداللہ کی کربلا میں عدم موجودگی کی وجہ |
| ۵۹ | ○ حضرت عبداللہ کا خط حضرت امام حسینؑ کے ہم     |
| ۶۰ | ○ جناب عبداللہ کی وفات                         |
| ۶۱ | قافلہ حسینؑ کی کربلا میں آمد اور شہادت         |
| ۶۳ | ○ جہاد و جناب زینب کی ابتداء                   |
| ۶۷ | اہل بیت رسولؐ کی کربلا سے کوفہ روانگی          |
| ۸۱ | ○ شہدائے کربلا کی تدفین                        |
| ۸۳ | قافلہ آں رسول مقبولؐ کی کوفہ آمد               |
| ۸۳ | ○ قافلہ شہر میں داخل ہوتا ہے                   |
| ۸۷ | کوفہ میں خطبات کی ابتداء                       |
| ۸۸ | ○ بازار کوفہ میں فاطمہ بنت الحسین کا خطبہ      |
| ۹۲ | ○ کوفہ میں جناب زینب کا خطبہ                   |
| ۹۶ | ○ بازار کوفہ میں سید التجلا کا خطبہ            |
| ۹۹ | اسیران کربلا دربار اہن زیادتیں                 |

## کوائف کتاب

|             |                                                                                                     |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نام کتاب    | نبی کی نواسی حضرت زینب                                                                              |
| مصنف        | سید علی اکبر رضوی                                                                                   |
| کپوزنگ      | جاوداں پبلیکیشنز                                                                                    |
| طائع        | ۷۳۶۰۰، انج، رضویہ سوسائٹی، ناظم آباد، کراچی                                                         |
| سنتہ اشاعت  | ۲۰۰۳ء                                                                                               |
| قیمت        | ۲۰۰ روپے                                                                                            |
| تعداد       | ۱۵۰۰                                                                                                |
| ملنے کا پتہ | (۱) جاوداں پبلیکیشنز<br>۷۳۶۰۰، انج، رضویہ سوسائٹی، ناظم آباد، کراچی<br>فون: ۰۲۱۸۵۹۷۵، فکس: ۰۲۱۸۳۲۱۳ |
|             | (۲) محفوظ بک انجمنی<br>امام بالگاوش اونیجف، مارش روڈ، کراچی<br>فون: ۰۲۱۸۵۹۷۵، فکس: ۰۲۱۸۳۲۲۸۲        |
|             | (۳) خراسان بک سنٹر<br>برئی روڈ، سو بھر بازار، کراچی۔ فون: ۰۲۱۸۷۱۸                                   |

پیش

ادارہ ترقی علوم اسلامیہ، کراچی

ای میل: chairman@pcigroup.com.pk

مصنف نے زر تعاون کی تمام رقم بحق ادارہ ترقی علوم اسلامیہ کراچی کے نام وقف کر دی ہے  
اس لیے آپ کا تعاون اس ادارہ کے لیے باعثِ معاونت اور آپ کے لیے باعثِ ثواب ہو گا۔

## درود و سلام

اللہ تبارک و تعالیٰ کے نام سے ابتداء کرتا ہوں جو خالق کائنات ہے اور رب العالمین بھی۔ درود و سلام بھیجا ہوں محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آل محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر۔

إِنَّ اللَّهَ وَمَلِكُتَهُ يُصَلُّوْنَ عَلَى النَّبِيِّ يَأْمُوْهَا الَّذِيْنَ امْتُوْا صَلُّوْا عَلَيْهِ  
وَسَلِّمُوا تَسْلِيْمًا

(سورہ الاحزاب ۳۳، آیت ۵۶)

(یقیناً اللہ اور اس کے فرشتے درود بھیجتے ہیں پیغمبر پر۔ اے ایمان والو! تم بھی ان پر درود بھیجو اور سلام جو حق ہے سلام بھیجنے کا۔)

جب یہ آیہ مبارکہ نازل ہوئی تو متعدد اصحاب نے حضور سے سوال کیا کہ آپ پر درود بھیجنے کا طریقہ کیا ہے؟ اس کے جواب میں حضور نے درود کے جو الفاظ سکھائے وہ مندرجہ ذیل ہیں:

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ عَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ۔

اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ عَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ۔

اے اللہ پاک! رحمت نازل فرماء حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر اور آل محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر جس طرح تو نے رحمت نازل کی حضرت ابراہیم اور آل ابراہیم پر، بے شک تو ہر قسم کی تعریف کا سختق اور بزرگ و بالاتر ہے اور برکت نازل فرماء حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر اور آل محمد پر جیسے تو نے برکت نازل فرمائی ہے ابراہیم اور آل ابراہیم پر، بے شک تو ہر قسم کی تعریف کا سختق اور بزرگ و بالاتر ہے۔

درود و سلام کے بعد حمد، نعمت، منقبت اور مناجات کے ساتھ

○ قید خانے میں قیدیوں کی آمد  
○ جانب زینب کے خطبوں کا اثر  
○ نقشہ منازل قافلہ حسینی  
قافلہ حسینی کی کوفہ سے دمشق روانگی  
منزل کربلا مسجد  
منزل مکریت مسجد  
منزل وادی نخلہ مسجد  
منزل یا مسجد  
منزل مصلی مسجد  
منزل دعوات مسجد  
منزل رقة مسجد  
منزل جوں مسجد  
منزل بشر مسجد  
منزل قبرین مسجد  
منزل مسجد  
منزل شیرز مسجد  
منزل قلعہ کفرطاب مسجد  
منزل سیبور مسجد  
منزل حماہ مسجد  
منزل حمص مسجد  
منزل در راہب مسجد  
منزل بعلبک مسجد  
منزل حران مسجد  
آخری منزل دمشق شام میں قافلہ کی آمد کی تفصیل کئے ہوئے سر کی گواہی  
قافلہ حسینی کی قصر ریزید میں آمد  
○ بیزید کا صریش سے بے ابی کرنا  
○ دربار بیزید میں روی سفیر کے تاثرات  
○ دربار بیزید میں جانب زینب کا خطبہ  
○ اسیران کربلا کی دمشق میں مدت مصائب  
○ دربار بیزید میں خطبہ امام سجاد  
○ خطبہ امام کا اثر  
○ علامہ جلال الدین سیوطی کا بیان  
○ بیزید کے سیاہ پنیرے  
○ حضرت منہل بن عمر وہی حضرت سجاد سے ملاقات  
○ ہند زوجہ بیزید کی جانب زینب سے گفتگو  
آل بیت رسول کی رہائی  
○ شہدائے کربلا کی دمشق میں مجلس  
○ شام سے آل بیت کی روانگی  
○ کربلا میں شہدائے کربلا کا چہلم  
آل بیت رسول کا مدینہ میں درود  
○ سید السجاد روضہ رسول پر  
○ سیدہ زینب زینب نما حضور کے شہر میں  
سیدہ زینب کا انتقال  
○ کتاب زندگی  
○ کتابیات

بندہ عاجز حاضر خدمت ہے۔

### حمد

کیا قامتِ زہرہ و علی زیبہ ہیں  
ایمان کے گویا دو الف بیکجا ہیں  
ان دونوں کے فرزند ہیں گیارہ معصوم  
جیسے دو الف سے یا زدہ پیدا ہیں  
(دیبر)

حیدر کی جان فاطمہ کے دل کا چین تھی  
ہمیشہ باوفائے شہرِ مشرقین تھی  
کیا ہو بیانِ فضل و شرف انتہا یہ ہے  
بازارِ شام و کوفہ میں زینب حسین تھی  
(سید محمد علی جوہر سروی)

### مناجات

خدا یا خدا یا توئی آں حمید کہ نامہ کے از درت نا امید  
یا اللہ، یا اللہ! ٹو ہی وہ قابلِ ستائش ذات ہے کہ تیرے در سے کوئی محروم  
و ایس نہیں ہوا

بہ بخشی اگر ایں گنہگار مرد کہ از بس ندامت ریخ اوست زرد  
اگر تو اس گنہگار آدمی کو بخش دے گا جس کا چہرہ ندامت سے زرد ہے۔

برو می شود نارِ دوزخِ حرام تقاضائے لطفِ تو گرد و تمام  
تو اس پر نارِ دوزخِ حرام ہو جائے گی تیرے لطف کا تقاضا پورا ہو جائیگا  
(کیونکہ ٹو موصوف بہ صفتِ لطیف ہے)

ہر برگ سے قدرتِ احمد پیدا ہے  
ہر پھول سے صفتِ صمد پیدا ہے  
سینہ ہے بشر کا وہ محیطِ ذخیر  
ہر ایک نفس سے جزر و مد پیدا ہے

گوہر کو صدف میں آبرو دیتا ہے  
بندے کو بغیر جستجو دیتا ہے  
انسان کو رِزق، ٹگل کوبو، سنگ کو لعل  
جو کچھ دیتا ہے جس کو، ثو دیتا ہے  
(میرانش)

### نعت

کیا قامتِ احمد نے ضیاء پائی ہے  
چہرے میں عجب نور کی زیبائی ہے  
مُصطفیٰ پہ نہ کیوں فخر ہو اس صورت کو  
قرآن سے پہلے<sup>☆</sup> یہ کتاب آئی ہے  
(دیبر)

اول ما خلق اللہ نوری (حدیث قدسی)  
سب سے پہلے اللہ نے میرے نور کو پیدا کیا ہے۔

درود خدا باد بر جان تو بر آل و بر آں جملہ یاران تو  
اللہ کا درود ہو آپ کی روح پاک پر اور آپ کے آل اور جملہ رفقاء پر  
چلاسی سرگرم در عشقِ آل چو در عشق سردارِ خوبائی بلاں  
چلاسی آل رسول کے عشق میں سرگرم ہے جس طرح سردارِ خوبائی کے عشق  
میں بلاں سرگرم تھے۔

چو یاد آورم روزِ خونِ حسین<sup>ؑ</sup> شود پشمتم از رنجِ نونِ حسین<sup>ؑ</sup>  
جب مجھے شہادتِ حسین کا دن یاد آ جاتا ہے تو میری کرثوت کر لفظِ حسین  
کے "ن" کی طرح بن جاتی ہے۔

برویم شود آب جوئے روائی ترو تازہ گردو بہ آں آب جاں  
اس دن کو یاد کر کے میرے رخسار پر نہر روائی ہو جاتی ہے اور اسی پانی سے  
میری روح ترو تازہ ہوتی ہے۔

نه یم عاشق یک گل تازہ تر کہ ہر یک گلے راستِ رنگِ گر  
میں فقط ایک گل تازہ کا شیدائی نہیں ہوں (بلکہ سب کا عاشق ہوں) کہ  
ہر پھول کارنگ جدا جدا ہے۔

گرم درجنائیں اے ذی شرف بہ بینی نِ اعزازِ حب سلف  
اے شریف آدمی اگر تو مجھے جنت میں دیکھے گا تو سلف صالحین کی محبت کی  
وجہ سے دیکھے گا۔

رہ عاصیاں سوئے آں باغ نیست کہ آں بستان در خورِ زاغ نیست  
ورنہ عاصیوں کا راستہ اس باغ کی طرف نہیں ہے کیونکہ وہ باغ زاغ و دغنا  
کے لئے نہیں ہے۔

منم در جہاں چوں قلم زو سیاہ بریزم قلم دار اشک از گناہ  
میں دنیا میں قلم کی طرح رو سیاہ ہوں اور ندامتِ گناہ سے قلم کی طرح آنسو  
بہاتا ہوں۔

اگر نامِ مالک نہ بودے غفور زبس یہم من مردے بالضرور

نہ تہا تو آں بے چگونی بہ ذاتِ حریفے نداری ہم اندر صفات  
ٹو صرف اپنی ذات ہی میں بے شل نہیں ہے بلکہ ٹو اپنی صفات میں بھی کوئی  
 مقابل نہیں رکھتا

چہ تسبیح آید ازیں مشتِ خاک بجز ایں کہ ہستی زہر عیب پاک  
اس مشتِ خاک سے تیری کیا تسبیح ہو سکے گی سوائے اس کہ تپری ذات ہر  
عیب سے پاک ہے  
(۱) زمائی تو با ذاتِ خود گرچہ دور بہمائی تو نزدیک زما بہ نور  
اگرچہ ٹو باعتبارِ ذات ہم سے دور ہے لیکن اپنے نورِ علم کے اعتبار سے ہماری  
اپنی ذات سے بھی ہم سے نزدیک تر ہے۔

### شانےِ حبیب

حیپا! شانے تو گویم چسائ کہ بالا تر اسی زندگی بیان  
اے محبوب! میں آپ کی تعریف کیے کرسکوں کہ آپ حد بیان سے بالاتر ہیں۔

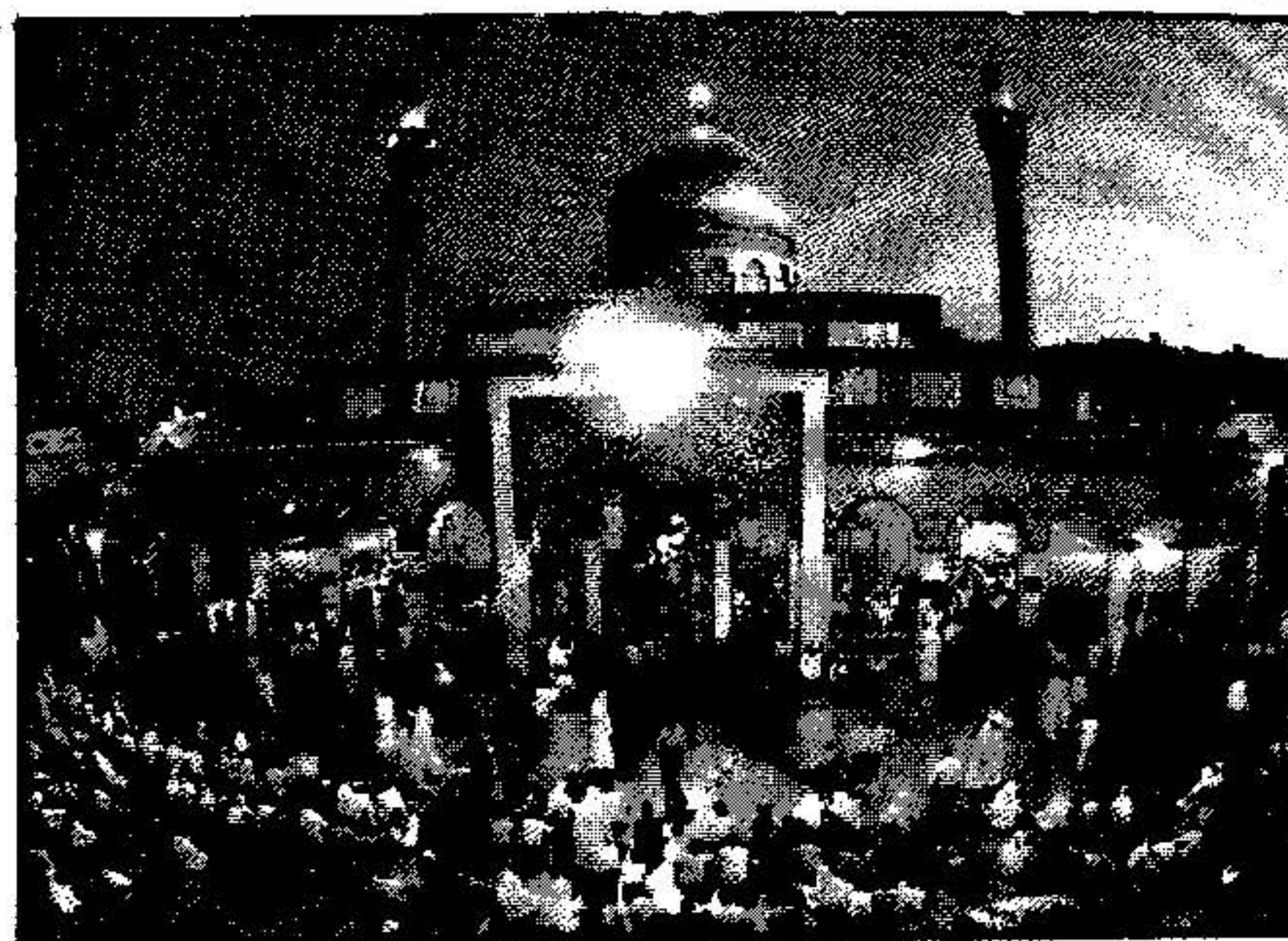
بمدیح تو باشد چو اثمارِ ذوق بہ اثمار دار دل خلقِ شوق  
آپ کی تعریف میں میوے کی لذت ہے اور میوہ جات کا ہر شخص شائق ہوتا ہے۔

شانے تو خواہدِ دلم ہر زمان ملو است ازاں روز قاصر زبان  
میرا دل ہر وقت آپ کی مدح و شاکرنا چاہتا ہے اور اس دن یہ دل بہت  
رنجیدہ ہوتا ہے جب (کسی وجہ سے) ایسا ممکن نہیں ہوتا۔<sup>(۲)</sup>

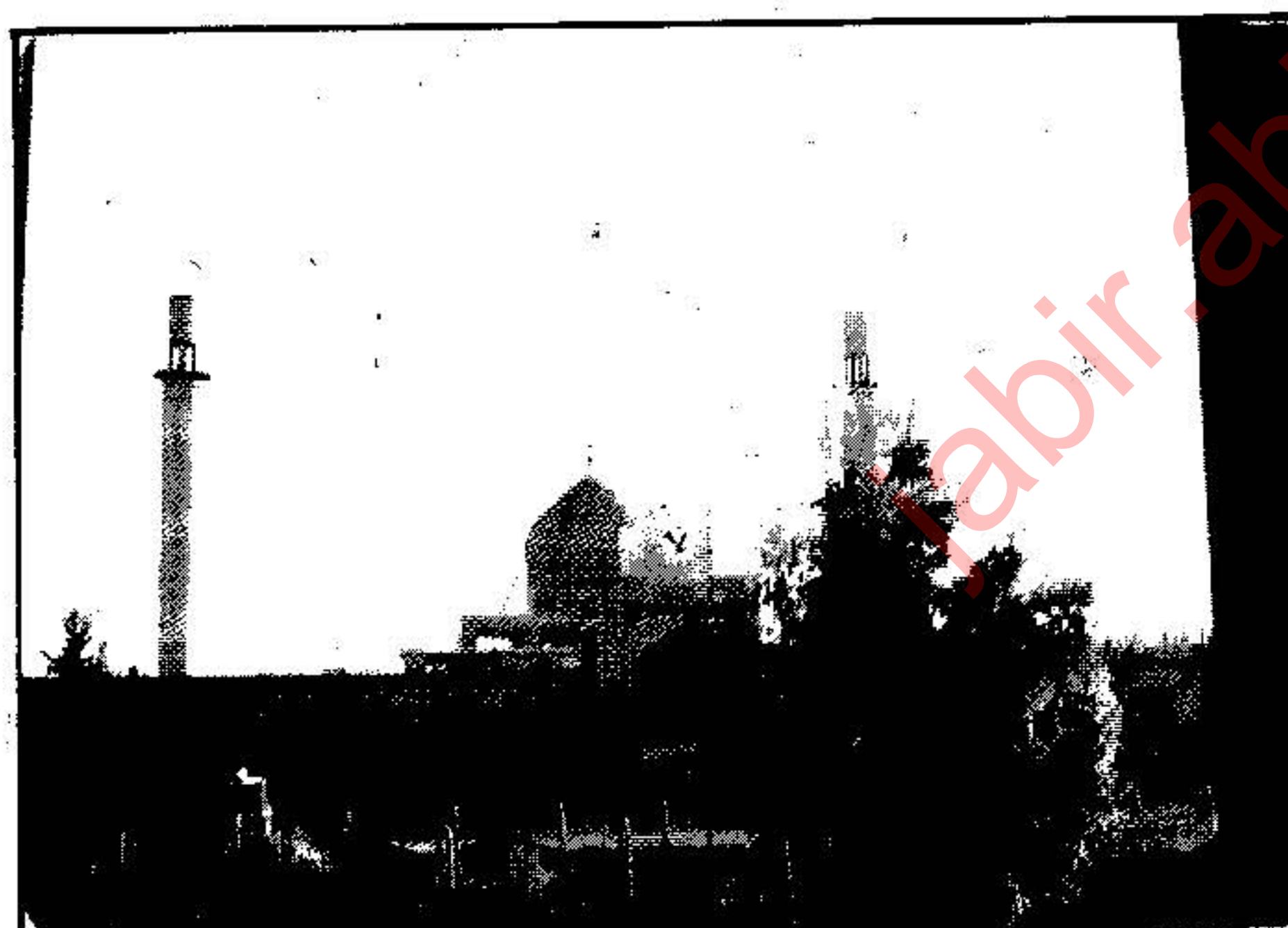
آپ شمعِ محفلِ اصفیاء کہ بے ٹست ہر محفلے بے ضیاء  
آپ شمعِ محفلِ اہل صفاء ہیں کیونکہ آپ کے بغیر ہر محفل بے نور ہے۔

(۱) وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيد  
اور ہم رنگِ گردن سے بھی زیادہ اس (انسان) کے قریب ہیں۔  
(سورہ ق، ۵۰، آیت ۱۶)

(۲) یعنی دل تو چاہتا ہے کہ زبان ہر وقت مدحِ حبیب میں رہے لیکن چونکہ زبان اس  
سے قادر ہے اس لئے دل زبان سے ناراض رہتا ہے۔



حضرت زینب سلام اللہ علیہا کے روضہ کے احاطے میں زائرین کا اجتماع



حضرت زینب سلام اللہ علیہا کے روضہ مبارک کا یہ روی منظر

نبوؐ کی نواسی حضرت زینب سید علی اکبر رضوی  
اگر میرے مالک کا نام غفور یعنی بخشنے والا نہ ہوتا تو میں فرط خوف سے لازماً مر جاتا۔  
تو اے طوطی طبع من مر جبا! دل از وجہ تو شد چمن مر جبا!  
اے میری طوطی طبع مر جبا! تیری وجہ سے میرا دل باغ ہو گیا مر جبا!  
سخن گو کہ محفل خیاباں شود رُخ ہدمان ماه تاباں شود  
ہاں! سخن سرا ہو کہ محفل پھلو اری بن جائے اور ہدموں کے چہرے چاند کی  
طرح چمک اٹھیں

تو اے آنکھ گوئی بہ قرآن اجیب☆ کنش مر جمع خلق مثل زبیب  
اے وہ ذات! جس نے قرآن میں اجیب دعوت الداعی فرمایا ہے اس شخص کو  
کنش کی طرح مر جمع خلاق بنادے۔

درِ تو زند تا ابد ایں سوال کنی مستجاب اے احمد ایں سوال  
میری یہ دعا تا ابد تیرا دروازہ کھٹکھٹائے گی اے خدا یے واحد! میری یہ دعا  
قبول فرمائے

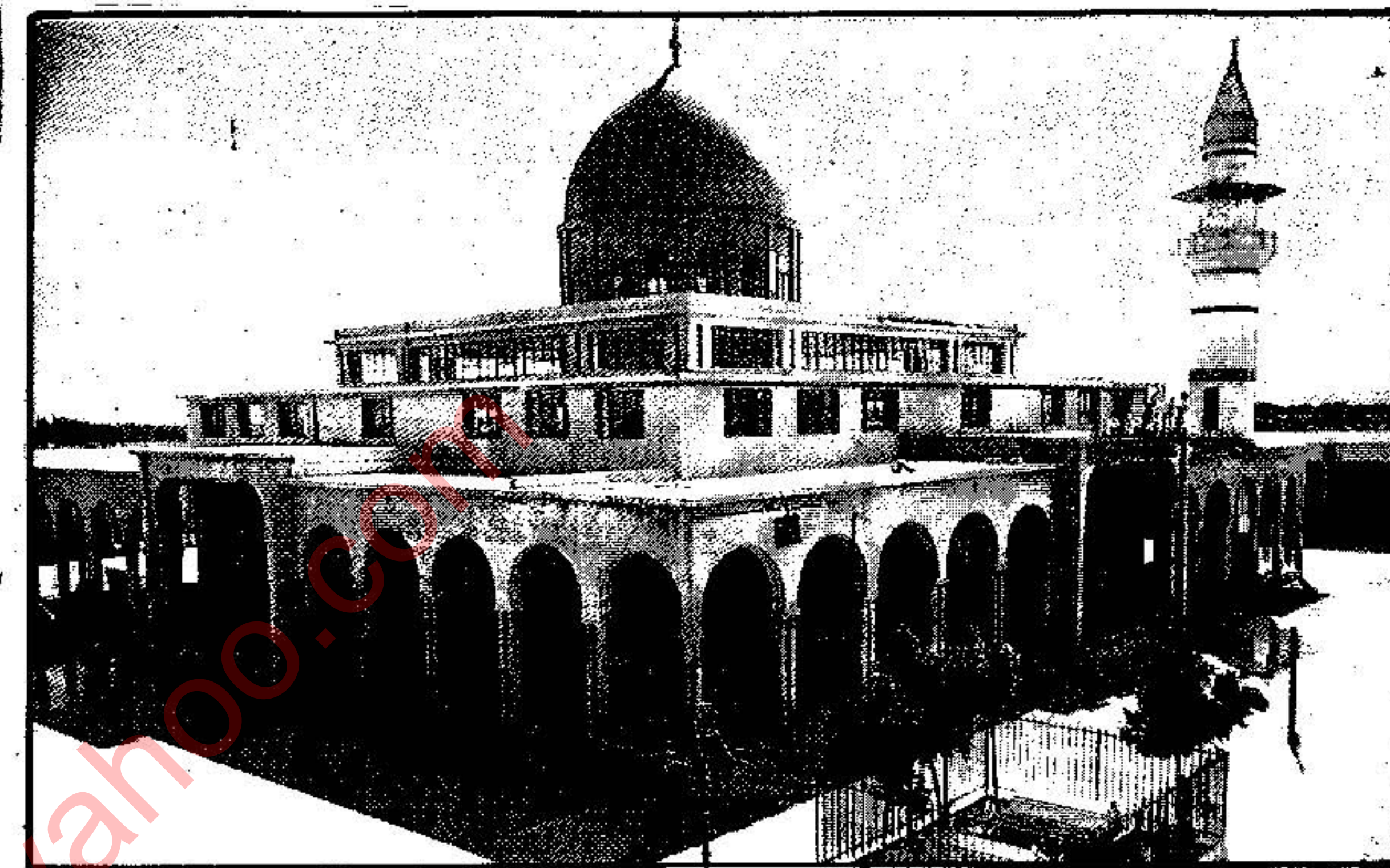
(غلام انصیر چلاسی)

۲۷ اشارہ ہے قرآن مجید کی اس آیت کی طرف:

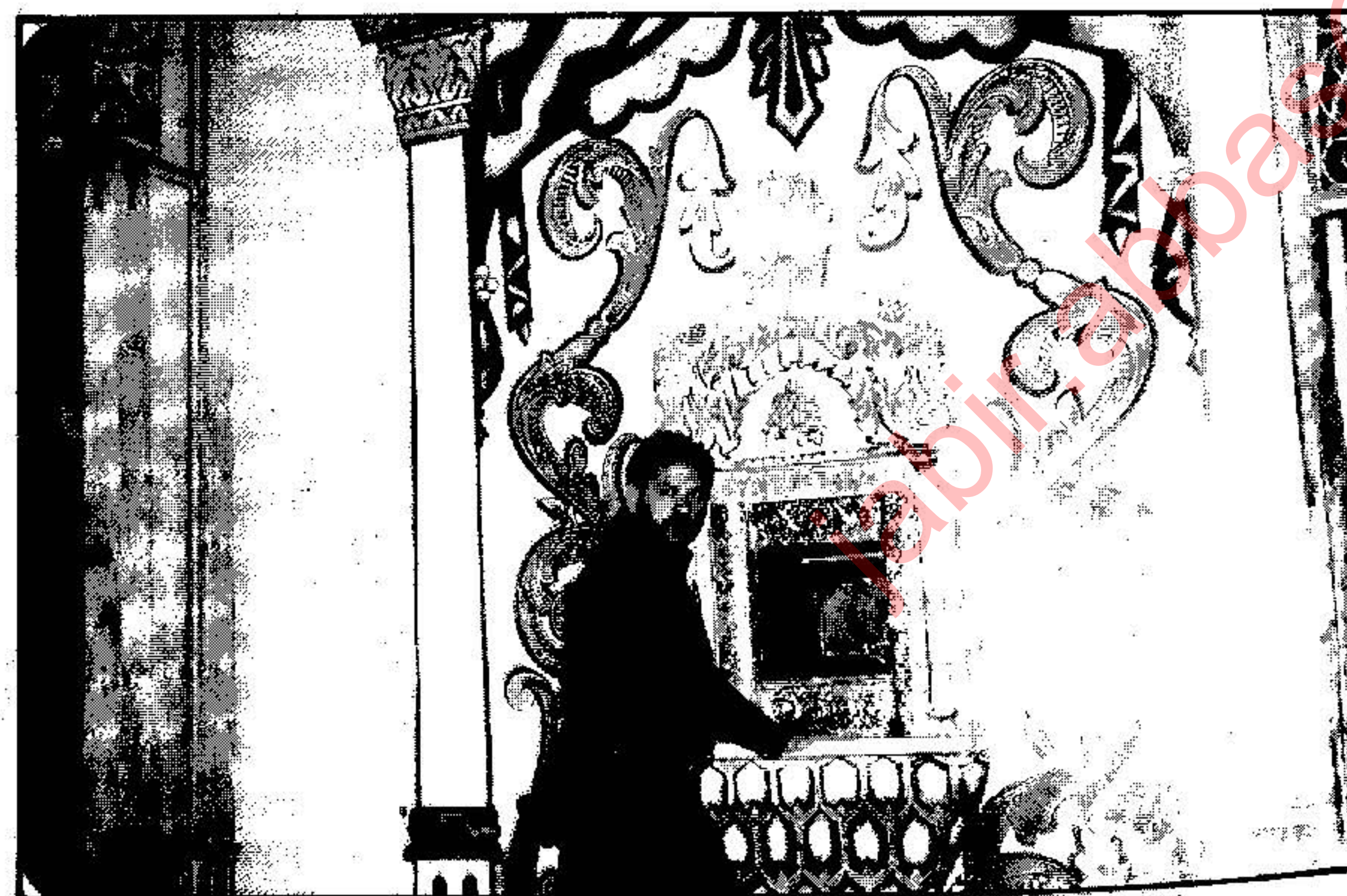
أَجِيبُ دَعْوَةَ الدُّاعِ إِذَا دَعَ عَانَ.....  
پکارنے والے کی صدا پر لبیک کہتا ہوں  
(سورہ البقرہ ۲، آیت ۱۸۶)



ضریح مبارک کا ایک اور عکس



دمشق میں حضرت زینب سلام اللہ علیہا کے نام سے منسوب مسجد "مسجد زینب"



قید خانہ کا وہ طاق جہاں امام حسین کا سر مبارک رکھا گیا تھا



حضرت زینب سلام اللہ علیہا کے مزار کی ضریح مبارک

## انساب

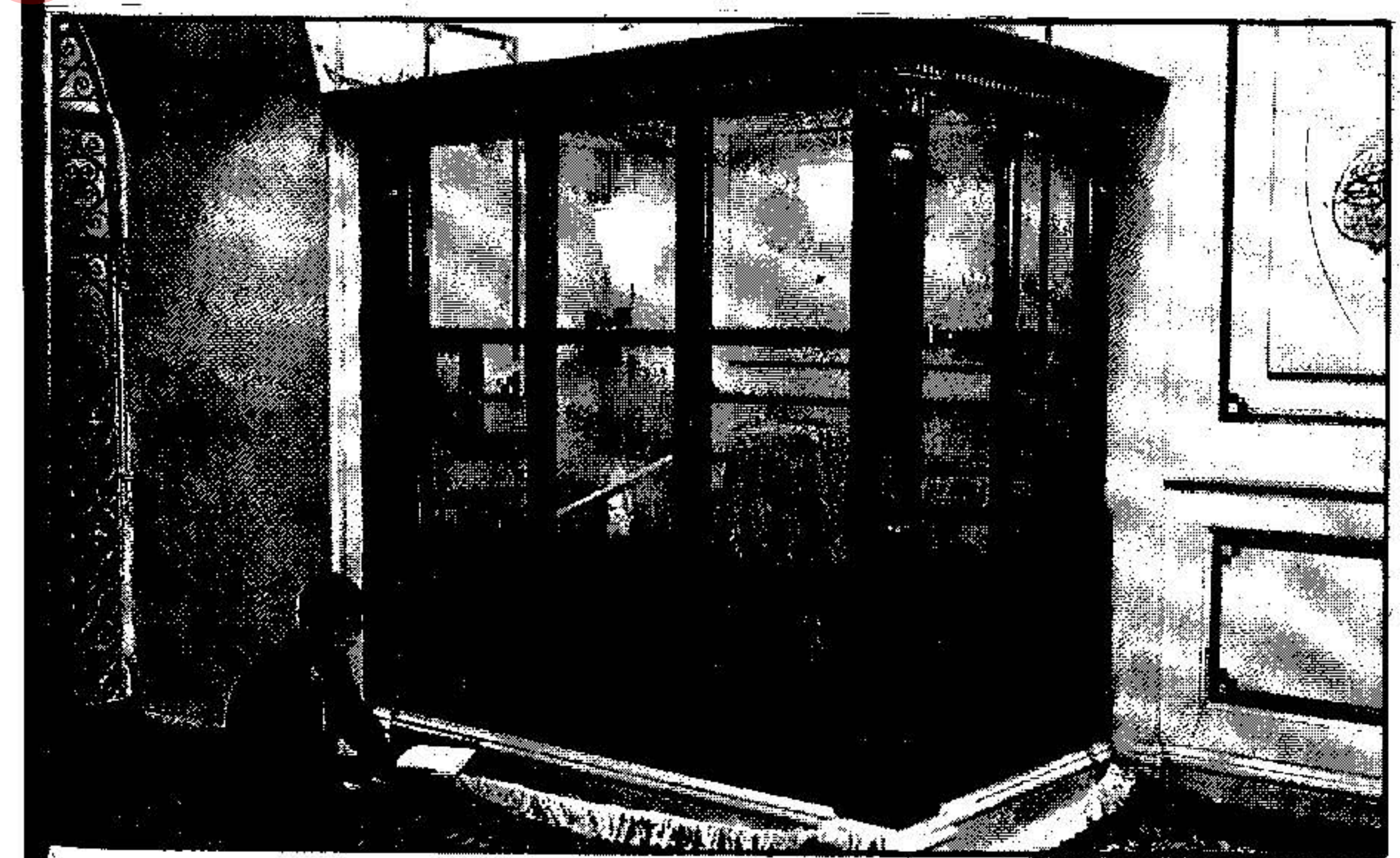
میں اپنی اس ناچیز لیکن پر خلوص کاوش کو بہ ہزار عجز و نیاز حضرت خاتم الانبیاء محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور جناب خدیجۃ الکبریٰ صلواۃ اللہ علیہا کی نواسی ، حضرت علی مرتضیٰ و خاتونِ جنت حضرت فاطمۃ الزہرا صلواۃ اللہ علیہا کی باوقار بیٹی حضرت امام حسن و حضرت امام حسینؑ سردارانِ جوانانِ جنت کی ہمیشہ گرامی جناب عبداللہ کی زوجہ محترمہ اور عون و محمد شہیدان کربلا کی والدہ گرامی جناب زینب صلواۃ اللہ علیہا کے نام نامی سے معنوں کرنے کی سعادت حاصل کرتا ہوں اور امیدوار قبولیت ہوں ۔

عاصی پہ یہ التفات مشکل تو نہیں  
لیما سند نجات مشکل تو نہیں  
نانے سے کہیں میری شفاعت کے لئے  
نسب کے لئے یہ بات مشکل تو نہیں  
(سید نصر الدین نصیر)

رحمت بے پناہ کے صدقے  
اعتماد نجات باقی ہے



وہ خون آسود پھر جس پر امام حسینؑ کا سرمبارک رکھا گیا تھا



امام حسینؑ کے سرمبارک کا مقام مقدس

## حضرت زینب صلواتہ اللہ علیہ

جہاں میں پیش بیٹی باپ کی تصویر کرتی ہے  
بھرے بازار میں کوفہ کے جب تقریر کرتی ہے  
  
تنِ تہا جہاں ظلم کو تنیز کرتی ہے  
تری مظلومیت زینب عجب تاثیر کرتی ہے  
  
حسین ابن علی کے بعد بنتِ فاطمہ زہرا  
بندھے ہاتھوں سے قصرِ دینِ حق تعمیر کرتی ہے  
  
رکھے جاتی ہے بنیادِ عزا صحیح قیامت تک  
کہ زینب شام میں بھی ماتم شیر کرتی ہے  
  
بندھے ہاتھوں، کھلے سر، خطبہ خواں مثلِ لسانِ اللہ  
برادر کے عمل کا تکملہ ہمیشہ کرتی ہے  
  
شہنشاہِ زمین کے بعد دینِ حق کا افسانہ  
بہن اپنے جگر کے خون سے تحریر کرتی ہے  
  
لرز جاتے ہیں دل، روتی ہے دنیا خون کے آنسو  
لسانِ اللہ کی بیٹی عجب تقریر کرتی ہے!

## در درج حضرت زینب

زینت آغوش زہرا دخت حیدر زینب است  
گوشوارِ عرش را فرخنہ خواہر زینب است  
آپ حضرت فاطمہ کی آغوش کی زینت اور حیدر کردار کی بیٹی ہیں  
اور عرش کے کان کا گوشوارہ (امام حسین کی) مبارک بہن زینب ہیں

بانوی کز بعد زہرا بر زنان روز گار  
باشد از قدر و جلال و رتبہ برتر زینب است  
زینب ایسی خاتون ہیں جو فاطمہ کے بعد دنیا کی تمام خواتین میں  
قدرو منزلت اور رتبہ کے اعتبار سے افضل ہیں

روشن است این نکتہ چون خور شید بر الٰی جہان  
کا آسمان مجد را تا بندہ اختر زینب است  
دنیا والوں پر سورج کی طرح یہ بات روشن ہے کہ آپ (یعنی  
زینب) فلک عز و شرف کا روشن ستارہ ہیں

گوہر دریایی عصمت درہ تاج جیا  
دختر نیک اختر دخت پیغمبر زینب است  
آپ دریائے طہارت و عصمت کا موتی اور چیا کے تاج کا ہیرا ہیں  
(اور) پیغمبر اسلام کی دختر نیک اختر فاطمہ کی نیکو کار بیٹی ہیں

لہو سے کربلا میں مصحفِ ناطق نے کیا لکھا؟  
بہن ہر ہر قدم پر شام میں تفسیر کرتی ہے

اسے بھی چھین لے بڑھ کر کوئی ظالم تو میں جانوں  
رخ زینب کا پردہ چادر تطہیر<sup>☆</sup> کرتی ہے  
ہلا دیتا ہے بنیادِ ضلالت شام و کوفہ میں  
وہ ہر اقدام جو بھی بنت خیر گیر کرتی ہے

تری رگ میں جولاسِ خون پاک فاطمہ زہرا  
بیانِ عصمت کو جن کی آیہ تطہیر کرتی ہے  
یہ عظمت ہے کہ پہلے آکے تجھ سے پوچھ لیتی ہے  
امامتِ حق کی خاطر جب کوئی تدبیر کرتی ہے  
(محمد اشراق شوق)

☆ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِّبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا.  
اللہ کا بس یہ ارادہ ہے کہ تم لوگوں سے ہر گناہ کو دور رکھے اے اہل بیت! اور  
اللہ تھیں پاک رکھے جو پاک رکھنے کا حق ہے۔ (سورہ الحزاب ۳۳، آیت ۳۳)

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## حُرْفٌ آغاز

اے کارساز قبّلہ حاجات و کارہا  
آغاز کردہ ام تو رسانی بہ انتہا

اے کاموں کے بنانے والے (اے) حاجتوں کو پورا کرنے والے، میں نے  
کام کی ابتداء کر دی ہے ٹو اس کو انتہائی پہنچا

وَلَا تَحْسِبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّٰهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيٰءَ عِنْدَ  
رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ۔

(اور انہیں جو اللہ کی راہ میں مارے گئے (تم اپنے خیال و مگان میں) ہرگز  
مردہ نہ سمجھو بلکہ وہ زندہ ہیں، اپنے رب کے پاس (کیفیت حیات کے لطف  
اخہار ہے ہیں) کھاتے پیتے ہیں۔ (سورہ آل عمران، ۳، آیت ۱۷۹)

وَلَا تَقُولُوا لِلّٰهِ مَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللّٰهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيٰءَ وَلَكِنْ لَا تَشْعُرونَ  
اور جو اللہ کی راہ میں مارے جاتے ہیں ان کو مردہ نہ کہو (وہ مردہ نہیں) بلکہ  
وہ زندہ ہیں لیکن تم کو ان کی حیات کا شعور نہیں۔ (سورہ البقرہ، ۲، آیت ۱۵۲)

وَلَنَبْلُونَنُكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأُمَوَالِ وَالْأَ  
نْفُسِ وَالثُّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ۔ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُّصِيبَةٌ قَالُوا  
إِنَّا لِلّٰهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ۔

اور ضرور بالضرور ہم تمہیں آزمائیں گے خوف و دہشت، بھوک اور مال و جان  
اور بچلوں کے نقصان میں سے کسی نہ کسی چیز کے ساتھ اور خوشخبری دیجئے ان  
صبر کرنے والوں کو کہ جب ان پر کوئی مصیبت پڑے تو ان کا قول یہ ہو کہ  
بلا فہم ہم اللہ کے ہیں اور بلا شہہ ہمیں اسی کی طرف پلٹ کر جانا ہے۔  
(سورہ البقرہ، ۲، آیت ۱۵۲، ۱۵۳)

باشد الحق این روا گرہ ز انکہ گویم عرش را  
از جلال و جاہ و رتبت زیب و زیور نیسب است  
اگر میں عرش سے یہ کہوں تو غلط نہ ہوگا کہ تیرے جاہ و جلال  
اور رتبہ کا زیور اور زینت حضرت نیسب کی ذات ہے

گرہ ہاڑا تا قیامت بر صراط المستقیم  
ہچھو جد و باب و مام خویش رہبر نیسب است  
بھکنے ہوؤں کے لئے تا قیامت اپنے نانا اپنے والد اور اپنی ماں کی  
طرح نیسب بھی منارہ رہبری ہیں

عصمت و شرم و حیا و صبر و تمکن و وقار  
ایں ہمہ اوصاف الحق جلوہ گر در نیسب است  
عصمت و طہارت، شرم و حیا اور تحمل و وقار ان جیسے اعلیٰ  
اوصاف حضرت نیسب کی ذات گرامی میں جلوہ گریں  
(محمد علی بن حسین بن امیل الطیبی)

گے اس طرح کہ انہیں خبر بھی نہ ہوگی۔ اور میں انہیں ڈھیل دوں گا، یقیناً میرا منصوبہ بڑا مضبوط ہوتا ہے۔

(سورہ الاعراف، آیت ۱۸۲، ۱۸۳)

میدانِ کربلا میں حسین اور ان کے ساتھی سب کے سب موت کے متنی تھے یعنی:

فَتَمَنُوا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَدِقِينَ  
موت کی حمنا کرو اگر تم سچے ہو۔

(سورہ بچعہ، آیت ۶)

فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ  
آبَنَاءَ نَا وَ أَبْنَاءَ كُمْ وَ نِسَاءَ نَا وَ نِسَاءَ كُمْ وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَكُمْ  
لَئِمَّ تَبَهَّلُ فَنَجَعَلُ لَعْنَتَ اللَّهِ عَلَى الْكَذِيْنَ۔

اب جو اس بارے میں آپ سے کٹ جھی کرے، اس کے بعد کہ یہ علیٰ دلائل آپ کے پاس آگئے تو کہہ دیجیے کہ آؤ! ہم بھالیں اپنے بیٹوں کو اور تمہارے بیٹوں کو اور اپنی عورتوں کو اور تمہاری عورتوں کو اور اپنے نقوں کو اور تمہارے نقوں کو پھر التحاکریں اور اللہ کی لعنت قرار دیں جھوٹوں پر۔

(سورہ آل عمران، آیت ۲۱)

وَ أَعْلَمُو أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَ لِرَسُولِ وَ  
لِذِي الْقُرْبَى وَ الْيَتَمَّى وَ الْمَسْكِينِ وَ أَبْنِي السَّبِيلِ إِنْ كُنْتُمْ أَمْنِتُمْ  
بِاللَّهِ وَ مَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ التَّقْيَى الْجَمْعُنِ وَ اللَّهُ  
عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ۔

اور تمہیں معلوم ہونا چاہیے کہ جو چیز بھی تم بطور غنیمت حاصل کرو تو بلاشبہ اس کا پانچواں حصہ اللہ کے لئے ہو گا اور پیغمبر کے لئے اور صاحبانِ قربت اور قیومیوں اور غریبوں اور اس کے لئے جو سفر کی راہ میں ہے۔ اگر تم ایمان رکھتے

وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يُشْرِي نَفْسَهُ أَبْتَغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَ اللَّهُ رَءُوفٌ بِالْعِبَادِ  
اور آدمیوں میں سے وہ بھی ہے جو اپنی جان نجعِ ذاتا ہے (قریان کر دیتا ہے) اللہ کی مرضی کی طلب میں، اور اللہ بندوں پر بڑا شفیق ہے۔

(سورہ البقرہ، آیت ۲۰۷)

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ  
يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ۔

بلاشبہ جو ایمان لائے اور جنہوں نے ہجرت کی اور اللہ کی راہ میں جہاد کیا، وہ اللہ کی رحمت کے امیدوار ہیں اور اللہ بڑا بخشش والا ہمہ بان ہے۔

(سورہ البقرہ، آیت ۲۸)

وَلَا يَحْسَبُنَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لَا نُفَسِّهِمُ أَنَّمَا  
نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوا إِثْمًا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِمِّنٌ۔  
اور یہ کافر ایسا نہ سمجھیں کہ ہم جوان کی رشی دراز رکھتے ہیں یہ ان کے لئے کوئی اچھی بات ہے، ہم تو صرف اس لئے ان کی رشی دراز رکھتے ہیں کہ وہ اور زیادہ گناہ کر لیں، اور ان کے لئے ذلیل کرنے والا عذاب ہے۔

(سورہ آل عمران، آیت ۱۷۸)

لَئِمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِينَ أَسَاءُوا وَالسُّوْاًى إِنْ كَذَبُوا بِاِبْنِ اللَّهِ  
وَ كَانُوا بِهَا يَسْتَهِزُءُونَ۔

پھر جنہوں نے مرائی کی تھی ان کا انعام بھی نہ ہوا، اس لئے کہ انہوں نے آیاتِ الہی کو جھٹالا یا اور وہ اس کا مذاق اڑاتے تھے۔ (سورہ الروم، آیت ۳۰)

وَالَّذِينَ كَذَبُوا بِاِبْنِنَا سَنَسْتَدِرُ جَهَنَّمَ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ۔ وَأَمْلَى  
لَهُمْ إِنْ كَيْدُنَّى مَتِينٌ۔

اور جنہوں نے ہماری آئیوں کو جھٹالا یا، انہیں ہم آہستہ آہستہ گرفت میں لیں

راضی برضا رہتے ہیں اور تکالیف و نقصانات کو بے خوشی اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لئے قبول کرتے ہیں۔ نبی آخر الزمان صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خانوادے کے افراد محترم گھر لٹا سکتے ہیں، سر کٹا سکتے ہیں لیکن ظلم و جر کے آگے سرنہیں جھکا سکتے وہ صبر و شکر، زہد و توکل کی منازل سے گزرتے ہیں، جن کی زندہ و تا بندہ مثال شہدا اور اسیران کربلا ہیں:

حیاتِ جاوداں اسلام میں یوں ہی نہیں آئی

فدا کی ہیں بہت انمول جانیں آل عمران نے

یہاں تاریخ کربلا لکھنا مقصود نہیں کیونکہ یہ تمام واقعات و حادثات اور فیصلہ قدرت میری زیرِ تصنیف کتاب "شہید اعظم، حسین علیہ السلام" میں تفصیل سے احاطہ تحریر میں آرہے ہیں۔ یہاں صرف ایک ذاتِ گرامی یعنی نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نواسی، علیؑ کی بیٹی "حضرت نبی سلام اللہ علیہا" کے حالاتِ زندگی نہایت اختصار سے لکھنا مقصود ہیں۔ لیکن امام مظلوم حضرت امام حسینؑ کے شہادت کے بعد شبِ عاشور کے واقعات لکھے بغیر چارہ نہیں کہ یہیں سے حضرت نبی سلام اللہ علیہا کے ایثار و قربانی کی داستان شروع ہوتی ہے۔

مندرجہ بالا آیات مبارکہ کا تعلق ایمان و ایقان اور ایثار و قربانی سے ہے جس کا عملی مظاہرہ میدان کربلا میں اہل بیت رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پیش کیا۔ جان بچانے کے لئے انسان اپنا مال و دولت لٹا دیتا

ہو اللہ اور اس پیغام پر جو ہم نے اتنا اپنے بندہ پر فیصلہ کے دن، اس دن جب دونوں جمیتوں میں مذکور ہوئی اور اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔

(سورہ الانفال ۸، آیت ۳۱)

وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبَّهِ مِسْكِينًا وَ يَتِيمًا وَ أَسِيرًا ۔ إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنْكُمْ حَزَاءً وَ لَا شُكُورًا ۔

اور وہ کھانا کھلاتے ہیں اس کی محبت کے ساتھ ساتھ غریب محتاج اور یتیم اور جنگ کے قیدی کو۔ ہم تمہیں صرف اللہ کی رضا کے لئے کھلاتے ہیں نہ تم سے جزا چاہتے ہیں اور نہ شکریہ۔

(سورہ الدیر ۶، آیت ۹، ۸)

فُلُّ لَا أَسْتَلِكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةُ فِي الْقُرْبَى ۔

یعنی کہہ دو اے نبیؑ امیں جزا پنے اہل بیت کی محبت کے تم سے اور کوئی اجر نہیں چاہتا۔

(سورہ الشوریٰ ۳۲، آیت ۲۲)

إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِّبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ۔

اللہ کا بس یہ ارادہ ہے کہ تم لوگوں سے ہر گناہ کو دور رکھے اے اس گھر والو! اور اللہ تمہیں پاک رکھے جو پاک رکھنے کا حق ہے۔

(سورہ الاحزاب ۳۳، آیت ۳۳)

إِنَّمَا أَعْطَيْنَاكُمُ الْكَوْثَرَ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَ انْحِرْ ۔ إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْأَبْتَرَ ۔

ہم نے تو آپ کو کثرتِ نسل عطا کی ہے تو آپ اپنے پروردگار کے لئے نماز پڑھتے رہیے اور قربانی کرتے رہیے، یقیناً آپ کا دشمن ہی بے اولاد ہو گا۔

(سورہ الکوثر ۱۰۸، آیت ۳، ۲)

چند قرآنی آیات لکھنے سے یہ بتانا مقصود ہے کہ جو لوگ دینِ اسلام کو دل سے عزیز رکھتے ہیں ان کے نزدیک دنیاوی نقصانات کوئی حیثیت نہیں رکھتے اور نہ تکالیف ڈھنی و جسمانی کوئی حیثیت رکھتی ہیں، وہ ہر حال میں

انشاء اللہ تعالیٰ کی زندہ قوم کی یہی نشانی ہے۔ جو قومیں بزرگوں کی یاد نہیں  
مناتیں اور تاریخ سے سبق حاصل نہیں کرتیں جغرافیہ انہیں بھلا دیتا ہے۔

جانیں تک قربان کر کے ابادالا باد تک کے لئے لازوال مثال قائم کر دی

درس عبرت از گزشتگان است

برائے تہذیب و اخلاق آئیہ گان است

تاریخ ہے اپنی سے سبق سیکھنے کا ذریعہ اور آنے  
والوں کے تہذیب و اخلاق طور طریقے جانے کا راستہ۔

اس مختصر سے ابتداء کے ساتھ اللہ تعالیٰ کا نام لے کر احوال نہیں

سلام اللہ علیہا شروع کر ہوں اور دعا گو ہوں:

میں لکھ رہا ہوں مجھ کو رہنمائی دے  
مرے خواہ مجھے تھوڑی سی روشنائی دے

ماضی بعید و قریب۔

نشوروں اور اہل قلم حضرات نے نہایت ج

علّامہ اقبال فرماتے ہیں:

اخصار کے ساتھ کیجا کر دیا ہے تاکہ مارکین مطالعہ کریں اور حقیقت کا

پہنچنے کی سعی فرمائیں۔ امید ہے اس کتاب کو پڑھ کر ہماری معزز بہنیں ا

بیٹیاں عبرت حاصل کریں گی۔ اگر ہماری کچھ بہنوں اور بیٹیوں نے ہمارا

☆ وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ أَيْتَ مُبَيِّنٍ وَمَثَلًا مِنَ الْدِينِ خَلَوْا مِنْ فَيْلَكُمْ وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَعَيِّنِ

اور بے شک ہم نے تم لوگوں کی جانب کھلی ہوئی نشایاں بھیجی ہیں اور مٹا لیں

ان لوگوں کی جو تمہارے پہلے گزر گئے اور نصیحت پر ہمیز گاروں کے لئے۔

(سورہ النور، ۲۲، آیت ۳۳)

ہے اور جان بچاتا ہے لیکن کربلا والوں نے اسلام کو بچانے کے لئے  
جانیں تک قربان کر کے ابادالا باد تک کے لئے لازوال مثال قائم کر دی  
ہے۔

جادشہ کربلا کے بعد حضرت زینت نے کربلا سے کوفہ، کوفہ سے شام  
اور پھر شام سے مدینہ تک لئے ہوئے قافلے کی ایسی رہبری فرمائی کہ  
شریکتہ الحسین اور پیامبر انقلاب حسین کھلائیں۔

اہل بیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کربلا میں تین شب و روز  
بھوکے پیا سے رہے، بہ کمال خلوص قربانیاں پیش کیں، اللہ تعالیٰ نے قبول  
فرمائیں، فیصلہ شہداء کے خون سے لکھا گیا۔ یہی کربلا کی داستان ہے۔  
تفصیل میری کتاب ”شہید اعظم، حسین علیہ السلام“ میں ملاحظہ فرمائیے۔

کشتگانِ خنجرِ تسلیم را  
ہر زماں از غیب جانے دیگر است  
جنہوں نے راہ خدا میں اپنی جانیں قربان کیں انہیں  
فانہیں، وہ ہر دور میں زندہ ہیں۔ (علامہ اقبال)

دنیا میں ہر چیز ختم ہو جاتی ہے مگر خونِ شہادت کے قطروں کے لئے  
جو اپنے اندر حیاتِ الہیہ کی روح رکھتے ہیں کبھی فانہیں ہوتے۔ شہیدان  
کربلا کی یاد ہر سال منائی جاتی ہے اور تاقیمِ قیامت منائی جاتی رہے گی،

## حضرت زینب

آدمیت کو ناز ہے جس پر  
وہ نقدس ماب ہے زینب<sup>(۱)</sup>

جناب زینب صلوٰۃ اللہ علیہا ۵ جمادی الاول ۵ھ کو مدینہ منورہ :  
اپنے بھائی امام حسینؑ سے ایک سال بعد پیدا ہوئیں<sup>(۲)</sup>۔ ۷ھ میں صلحِ حدیث  
ہوئی جس سے اسلام کی جڑ ماضبوط ہوئی اور تکلیفوں کا زمانہ ختم ہوا۔  
کی ولادت پر بنی ہاشم اور اصحابؓ نے حضور کو مبارک باد پیش کی۔ پھر  
کے کھلنے سے پھلوں کی امید بندھی، پھل آئے لیکن پھلوں کے ساتھ  
ستم ہوا، لکھنا چاہتا ہوں، خدا کرے وہ سب لکھ سکوں جو لکھنا چاہتا ہے  
اور آپ پڑھ سکیں۔ آنکھیں اگر پُر نم ہوں تو گھبرائیے نہیں، آنسوؤں کا  
دل کے بوجھ کو ہلکا کرتا ہے اور سکون نصیب ہوتا ہے۔ رونا اور ہنسنا فطر  
انسانی ہے<sup>(۳)</sup> تو مولود روتا ہے تو اہلِ خانہ ہنستے ہیں ورنہ گھر والے رو

(۱) لفظ زینب دو کلموں سے مرکب ہے۔ زین اور آب یعنی باپ کی زینت۔

(۲) بعض روایتوں کے مطابق سیدہ کی ولادت ۶ھ میں ہوئی۔

(۳) وَإِنَّهُ هُوَ أَضَحَّكَ وَأَبَكَ

اور یہ کہ وہی ہے جس نے ہنسایا ہے اور رلایا ہے۔

(سورۃ الحجۃ، آیت ۳۳، ۵۳)

اس خدمت سے متاثر ہو کر اپنی زندگی کو سیرتِ زینب سلام اللہ علیہا میں  
ڈھال لیا تو ہم سمجھیں گے کہ ہم اپنی کوشش میں کامیاب ہوئے۔ حق تو یہ  
ہے کہ خواتین کی فرمائش پر ہی یہ کتاب لکھی گئی ہے۔ خدا یے بزرگ و برتر  
ہم سب کو صراطِ مستقیم پر چلنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین یا الہی اعلمین۔

والسلام علیکم ورحمة اللہ وبرکاتہ

احقر

سید علی اکبر رضوی عن عقیل

عقيقة فرمایا۔ اس وقت مجھے سورۃ النجم ۵۳ کی آیت ۳، ۳ یاد آ رہتی پیشِ خدمت ہے:

وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ۔ إِنَّهُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ۔

آپ اپنی مرضی سے کچھ نہیں کہتے بلکہ جو کچھ کہتے ہیں وہ کلامِ خدا وندی ہوتا ہے۔ (سورۃ النجم ۵۳، آیت ۲، ۳)

پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جس قدر بیٹی سے محبت فرماتے۔ اس سے کہیں زیادہ نواسوں اور نواسیوں سے محبت فرماتے تھے۔

المثل ہے ”اولادِ مثل بادام اور اولاد کی اولادِ مثل مغزِ بادام ہوتی ہے“

### تعلیم و تربیت

حضرت زینبؓ کی تعلیم و تربیت اس گھرانے میں ہوئی جو تربیت کا گھوارہ تھا آپ کے نانا شہرِ علم، بابا باب شہرِ علم اور ماں جنت۔ لڑکیوں کی تعلیم کا زیادہ تر تعلق ماں سے ہوتا ہے اس لئے کہہ ہے کہ آپ کی تعلیم و تربیت کی ذمہ دار کافی حد تک جناب فاطمہ سلام اللہ علیہا تھیں۔ جناب رازق الخیر اپنی کتاب ”سیدہ کی خدمت“ میں:

”ایشار و قربانی، فراست اور داشمندی، استقامت، استقلال، صداقت اور جرأت تواضع اور مہمان نوازی، زہد

ہیں۔ نو مولود بچی حضرت امام حسنؑ اور حضرت امام حسینؑ سے چھوٹی لیکن امیر المؤمنین علیؑ مرتضیؑ کے گھر میں پہلی اور بڑی بیٹی اور سب کی چھیتی تھیں۔

آپ کی چھوٹی بہن کا نام زینب صغراً ام کلثوم تھا۔

جناب سیدہؑ نے شوہر نامدار حضرت علیؑ سے درخواست کی کہ نوزاںیدہ بیٹی کا نام تجویز فرمائیں۔ حضرت علیؑ نے فرمایا کہ ”وہ اس کام میں جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر (جو ان دنوں سفر پر تھے) سبقت نہیں کر سکتے۔“ تین دن بعد جب رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو خبر ہوئی، سیدھے بیٹی کے گھر تشریف لے گئے۔ بیٹی کو مبارک باد دی، رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے درخواست کی گئی کہ نو مولود نواسی کے لئے نام تجویز فرمائیں۔ ختم المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا، ”اس کام میں اللہ تعالیٰ پر سبقت نہیں کر سکتا۔“ پس جریلِ امین نازل ہوئے اور عرض کیا کہ ”پور دگارِ عالم آپ پر سلام بھیجنے کے بعد ارشاد فرماتا ہے کہ بچی کا نام ”زینب“ رکھا جائے۔“ پس نانا نے ”زینب“ نام رکھا اور ساتویں دن <sup>☆</sup> برگزیدہ ہستیوں کا نام خدا کی طرف سے ہونا کوئی نی بات نہیں، آیاتِ قرآن پیش نہیں کیے گئے۔

حضرت عیسیٰؑ کا نام یوں معین فرمایا کہ اسمہ المسیح ابن مریم۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا نام اس طرح ظاہر کیا گیا یا تی من بعدی اسمہ احمد۔ یعنی میرے بعد ایک نبی آئے گا جس کا نام احمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہوگا۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کچھ صحابہؓ کے نام خود بھی تبدیل کئے تھے۔

آپ کا قبول اسلام تا مل تعریف ہے۔ آپ نے ا  
وفات کے وقت پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو وصیت کی  
آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کی وصیت کو قبول فر  
اور ان کی بڑی تعریفیں کیں۔ پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
سے اس قدر محبت فرماتے تھے کہ جب انہوں نے انتقال فر  
تو پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی قمیض ان کو بطور ک  
پہنائی اور ان کی قبر میں لیئے۔ جب اصحاب نے اس کا س  
پوچھا تو فرمایا، چچا ابوطالب کے بعد میرے ساتھ ان  
زیادہ نیکی کرنے والا کوئی نہ تھا۔ میں نے اپنی قمیض ان کو  
لئے پہنائی تاکہ بہشت کے خلے ان کو پہنائے جائیں اور  
کی قبر میں اس لئے لیٹا تاکہ ان پر مراحل قبر آسان  
جائیں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ایک چھی یہ تھیں  
کی یہ زریں خدمات تھیں اور ایک ایک چھی ام جمیل بنت ح  
زوجہ ابو لہب تھی، جس کی قرآن مجید نے سورہ الہب  
نمذمت کی ہے۔ ام جمیل اپنے سر پر خاردار لکڑیوں کے بوچھے  
لاتی اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے راستے میں بچھا  
اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بُرے الفاظ سے یاد کر

تقویٰ، عبادت، ریاضت، خلق و کرم، سادگی و پاکیزگی ان  
تمام صفات کا بی بی نیسب صلوٰۃ اللہ علیہا میں مجمع ہو جاتا نہ  
صرف اثر تھا ان کے بزرگوں کے خون کا جو ان کی رگوں میں  
دوڑ رہا تھا بلکہ فیض تھا اس ماحول اور صحبت کا جس میں انہوں  
نے آنکھ کھوئی اور بچپن گزارا۔ سونے پر سہاگہ اس محترم اور  
قدس ماں کی تربیت تھی جس نے غیروں تک کو جانوروں سے  
انسان، پیشیل سے سونا اور پتھر سے ہیرا بنا دیا۔

ڈاکٹر عائشہ بنت الشاطئی مصری اپنی کتاب ”بطیحہ الکربلا“ میں رقم  
طراز ہیں:

”نیسب صلوٰۃ اللہ علیہا کی دادی فاطمہ بنت اسد اہن ہاشم  
ابن عبد مناف تھیں جو پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے چچا  
حضرت ابوطالب کی زوجہ تھیں، یہ پہلی ہاشمی عورت تھیں جن کا  
عقد ہاشمی مرد سے ہوا اس طرح ہاشمی نسل چل نکلی۔ فاطمہ بنت  
اسد پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر ابتداء ہی میں ایمان لائیں  
اور اسلام قبول فرمایا۔

☆  
رلگے گیگرند از ہم نشین  
خدا گفت ”کونوا مع الصادقین“  
کیونکہ لوگ اپنے ہم نشین کے رلگ میں رلگے جاتے ہیں،  
خدا نے فرمایا ہے ”رہ صادقین کے ساتھ“۔

فرماتے ہیں:

”بی بی زینب صلواۃ اللہ علیہا بچپن ہی میں باعتبار علم و فضل مدینہ کی تمام لڑکیوں میں قابل ترین سمجھی جاتی تھیں۔ یہی وجہ تھی کہ ان کے گھر میں محلے اور قبلیے کی لڑکیوں کا اکثر مجمع رہتا تھا۔ جو وقت گھر کے کاموں سے بچتا وہ تعلیم میں صرف کرتی تھیں۔ حضرت زینب صلواۃ اللہ علیہا کا سن رشد اس قدر اعلیٰ اور بہتر اور برتر تھا کہ مورخین کے بیان کے مطابق اس وقت قریش میں اور بنی ہاشم کی خواتین میں بھی یہاں تک کہ عبدالمطلب کی اولاد کی تمام لڑکیوں میں ایک بھی ان جیسی نہ تھی،“<sup>۱</sup>

خانہ داری کے مختلف شعبوں میں جناب زینب صلواۃ اللہ علیہا مہ رکھتی تھیں۔ ان امور کی تعلیم آپ نے اپنی مادر گرامی سے حاصل شادی سے قبل جب تک گھر میں رہیں گھر کا انتظام آپ کے پردر آپ بھائی بہنوں کے آرام و آسائش کا بے حد خیال رکھتی تھیں۔ کے بعد جب آپ اپنے شوہر کے گھر گئیں تو خانہ داری کے فرائض انجام دہی میں آپ کو کوئی وقت محسوس نہیں ہوئی بلکہ آسانی اور عمدگ ساتھ آپ نے گھر کا انتظام کیا مولانا رازق الخیری لکھتے ہیں:

”ان کی سلیقہ شعاراتی میں یہ عادت شامل تھی کہ وہ فضول

☆ سیدہ کی بیٹی : رازق الخیری

تھی۔ حضرت زینب صلواۃ اللہ علیہا کے پردادا عبدالمطلب ابن ہاشم امین کعبہ اور حاجیوں کے مہمان نواز اور پانی پلوانے والے تھے اور یہ میراث ان کو اپنے بزرگوں سے ملی تھی اور اللہ تعالیٰ نے ان کو ”ابرہہ“ کے شتر سے جو کعبہ کو تباہ کرنے آیا تھا، محفوظ رکھا۔<sup>۲</sup>

چنانچہ ختنی مرتبت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نواسی مدینہ کی تمام خواتین کیلئے ہر ہر قدم پر نمونہ عمل اور سب کے دل کا سرور اور آنکھوں کا نور ثابت ہوئیں۔ کیوں نہ ہوں کہ جناب زینب صلواۃ اللہ علیہا نے انتہائی پاکیزہ اور ارفع ماحول میں زندگی گزاری ابتدائی ۶/۷ سال کے بعد جناب ام البنین والدہ عباس علمدار اور جناب اسماء بنت عمیس جیسی بلند مرتبہ خواتین کے ساتھ رہنے کا موقع ملا۔ ان دونوں شخصیات نے اولاد حضرت فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہا کی اچھی دیکھ بھال کی اور زیادہ سے زیادہ عزت کی۔ یہی وہ گھرانہ تھا جس میں تعلیماتِ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا عملی مظاہرہ ہوا کرتا تھا۔ جناب زینب صلواۃ اللہ علیہا کے ارشادات اور خطبات سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ ”آپ مختلف علوم یعنی قرآن و تفسیر، ادب و علم کلام و بیان پر پوری طرح حاوی تھیں۔“<sup>۲</sup> جو نتیجہ تھا جناب امیر کی تعلیم کا اور آپ کی حصول تعلیم کی صلاحیت کا۔ رازق الخیری تحریر

(۱) اقتباس از ”بیطلہ الکربلا“، ڈاکٹر عائشہ بنت الشاطی مصري، ص ۱۹۔

(۲) سیدہ کی بیٹی : رازق الخیری

علیہا کا کیا حال ہوگا، کوئی اس بچی سے پوچھے جس کی ماں کا سایہ ۶/۷ سال کے سن میں اٹھ گیا ہو۔ معصوم کو اچانک طوفانِ حادث نے گھیر لیا۔ دستِ اجل آپ کے باغِ حیات پر حملہ آور ہوا اور نخل ہائے حیات اس کی زد میں آنے لگے۔ گلشنِ حیات پر یکے بعد دیگرے یلغارِ حادث ہونے لگی اور مصائب و آلامِ عظیمِ خرمنِ ہستی پر یورش کرنے لگے۔ نتیجہ یہ ہوا کہ زندگی کے باقی پچاس برسوں میں زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کو رنج و مصائب بلیات و حرمانِ نصیبی کے پہاڑوں کا سامنا کرنا پڑا لیکن جناب زینب صلوٰۃ اللہ علیہا نے نہایت بے جگری سے سب کا مقابلہ کیا۔ واقعہ کربلا کے وقت حضرت امام حسینؑ کا سن ۷۵ سال اور جناب زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کا سن چھپن سال رہا ہو گا۔ اس سلسلے میں ڈاکٹر عائشہ بنت الشاطی مصري ”بطلۃ الکربلا“ (کربلا کی شیردل خاتون) میں تحریر فرماتی ہیں:

”مورخین لکھتے ہیں کہ زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کی ولادت کے وقت کربلا کی المناک داستان اور اس مصیبت کی خبر جو اس بچی کو اس واقعہ میں پڑنے والی تھی وہنِ نبوت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نکلی ہوئی پیشین گوئی کے ذریعہ مشتہر ہو گئی تھی،“

کربلا کے حادثہ کی خبر کا واقع ہونے سے نیم قرن (پچاس سال) پہلے سے پیغمبرؐ کے خاندان میں چرچا تھا۔ احمد بن حبل اپنی کتاب سنن (جلد اول ص ۸۵) میں نقل کرتے ہیں:

اور بے کار کوئی چیز گھر میں نہ رکھتی تھیں۔ کھانا ضرورت کے مطابق تیار کرتیں اور وقت پر تیار کرتیں۔ جب تمام مرد یا بچے کھانے سے فارغ ہو جاتے تب خود کھاتیں اور جو کھانا نجع جائے اٹھا کر نہ رکھتیں بلکہ کسی بھوکے کو کھلا دیتیں۔ کفایت شعاراتی اور نظم و ضبط ان کے تمام کاموں میں جلوہ گر ہوتا۔ ضرورت سے زیادہ کوئی چیز خرچ نہ کرتیں ان کی خانہ داری میں غریبوں، بے کسوں اور تیبیوں کی مدد بھی شامل تھی جن کی امداد میں ہمیشہ فراخ حوصلگی سے کام لیتیں۔ اپنی محترم ماں کی طرح انہیں بھی اپنے کھانوں کا شوق نہ تھا جو کچھ میسر آتا اس پر صبر و شکر کرتیں۔ حضرت عبداللہ بن جعفر طیار کے یہ الفاظ ”زینب صلوٰۃ اللہ علیہا بہترین گھروالی ہے“ بتا رہے ہیں کہ سیدہ کی بیٹی خانہ داری میں کس قدر ماهر تھیں،<sup>(۱)</sup>

یعنی مازنی مدینہ میں حضرت علیؑ کے پڑوں میں رہتے تھے، ان کا بیان ہے کہ انہوں نے نہ کبھی حضرت زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کا قد و قامت دیکھا اور نہ باہر آواز کی گوئی سنی۔<sup>(۲)</sup>

ختمنی مرتبہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ۱۱ھ میں وصال ہوا۔ تقریباً تین ماہ بعد خاتون جنت بھی دنیا سے رخصت ہو گئیں۔ جناب زینب صلوٰۃ اللہ

(۱) سیدہ کی بیٹی: رازق الحیری

(۲) تفصیل کے لئے دائرۃ معارف اسلامیہ، دانش گاہ پنجاب، لاہور، ج ۱۰، ص ۵۶۸ ملاحظہ فرمائیں۔

قدر گرد و غبار اٹھا کر روزِ روشن شبِ تاریک میں بدل گیا۔  
میرے قریب ایک درخت تھا، میں پناہ کی خاطر اس درخت کی طرف بڑھی اور اس سے پٹ گئی، لیکن درخت جڑ سے اکھڑ گیا۔ میں نے پناہ کے لئے درخت کی ایک شاخ کو پکڑا لیکن وہ شاخ ٹوٹ گئی۔ میں نے دوسری شاخ کا سہارا لیا، لیکن وہ بھی ٹوٹ گئی۔ ایک دو شاخ کی طرف بڑھی اور اس کی پناہ لی۔ وہ بھی ٹوٹ گیا۔ میں سرگردان و پریشان و حیرت زدہ ہو کر اپنی جگہ خوفزدہ کھڑی تھی کہ میری آنکھ بکھل گئی۔“

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس پریشان خواب کو سن کر سخت مفعت ہوئے، آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے چہرہ اقدس کا رنگ اتر گیا، صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس خواب کی تعبیر اس طرح پیان فرمائی: ”وہ درخت جو جڑ سے اکھڑ گیا، وہ میں ہوں، گویا میری موت کا وقت قریب آن پہنچا ہے۔ وہ شاخ جس کی تم نے پناہ لیتا چاہی، تمہاری والدہ گرامی ہیں، دوسری شاخ تمہارے والد بزرگوار ہیں۔ اس کے بعد جس دو شاخ کی طرف تم بڑھیں، وہ تمہارے دونوں بھائی حسن اور حسین ہیں۔“

تعبیر خواب کے آخر میں فرمایا:

”یہ خواب آزمائشِ تقدیر میں تمہاری بزرگی و استقامت کا

”جبریل نے پیغمبر کو حسین کی شہادت سے آگاہ کیا تھا اور ابن اشیر تاریخِ کامل میں روایت کرتے ہیں کہ پیغمبر نے قتل گاہِ حسین کی ایک مشہی خاک جس کو جبریل امین لائے تھے امّ المؤمنین حضرت امّ سلمہ کو دی اور فرمایا کہ جس وقت یہ خون میں بدل جائے سمجھ لینا کہ حسین شہید ہو گئے۔ حضرت امّ سلمہ نے اس خاک کو ایک شیشہ میں محفوظ رکھا، جب عاشورہ محرم کو حسین شہید کر دئے گئے تو یہ خاک، خون میں تبدیل ہو گئی، جس سے خبرِ شہادت لوگوں میں مشہور ہو گئی۔“

### بچپن کا ایک عجیب و غریب خواب

سیدہ زینب صلواۃ اللہ علیہا نے بچپن کے زمانہ ہی میں ایک عجیب و غریب خواب دیکھا۔ یہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی وفاتِ حضرت آیات کا آخری سال تھا۔ اس وقت آپ صلواۃ اللہ علیہا کی عمر تقریباً چھ سال تھی، اپنے شفیق نانا جناب رسول خدا کی خدمت میں اس طرح اپنا خواب بیان کیا:

”میں یکہ و تہبا بیابان میں ایک بلند مقام پر کھڑی تھی کہ یکا یک بلا خیز آندھی اٹھی، بہت تیز ہوا چلنے لگی، ہر طرف اس

☆ ڈاکٹر عائشہ بنت الشاطی مصیری ”بطلہ الکربلا“، ج ۲۱، ۲۰

## مصادیب کی ابتداء

ثانی زہرا صلوٰۃ اللہ علیہا کا سن مبارک ابھی چھ برس سے زیادہ ہوا تھا کہ یکے بعد دیگرے مصادیب کی یورش شروع ہو گئی: نانا کا وصال: ابھی صرف چھ سال بھی پورے نہیں ہوئے تھے کہ حضرت ختمی مرتبت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جیسے نازبردار نانا کے سامنے عافظت سے محروم ہونا پڑا۔ زندگی کے چھٹے سال میں زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کے نازک و معصوم دل کے لئے یہ پہلا داغ تھا۔

رحلت مادر گرامی: نازبردار نانا کے غم میں زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کے آنسو ابھی خشک بھی نہیں ہوئے تھے کہ فراق پدر سے بے چین مان غیر فطری اسباب<sup>☆</sup> نے بسترِ مرگ پر لٹا دیا۔ یعنی وہ مقدس آغوش جس میں زینب صلوٰۃ اللہ علیہا نے آنکھیں کھولیں کھولیں زینب صلوٰۃ اللہ علیہا سے ہمیشہ

☆ حضرت فاطمہ اپنے پدر بزرگوار کی وفات کے بعد اپنی زندگی رنج و غم میں برس کر تھیں۔ یہ وہ زمانہ تھا کہ پیغمبر<sup>ؐ</sup> کی بیٹی کا گھر غم کدھ بنا ہوا تھا۔ کسی مورخ نے نہیں لکھا۔ حضرت فاطمہ اپنے باپ کے مرنے کے بعد کبھی بھی ہوں یا اپنی بیماری کے بستر کو سوا۔ اس وقت کے جب وہ پیغمبر<sup>ؐ</sup> کے مزار کی زیارت کو جاتی تھیں چھوڑا ہو۔ وہ باپ کی قبر قریب جاتی تھیں اور روکر ان کی تربت پاک سے ایک مٹھی خاک اٹھاتی تھیں اور اس سوچتی تھیں اور اپنی آنکھوں اور چہرہ پر لگاتی تھیں اور جیخ جیخ کر فرماتی تھیں:

(باقیہ اگلے صفحے)

مظہر ہے۔ تم اس آزمائش میں بہ طریقِ احسن پوری اتروگی۔ بعد کے مصادیب میں تمہاری استقامت بہت بلند درجہ پر ہو گی۔“  
واقعات مابعد سے مراد واقعہ کربلا تھے۔

کہتے ہیں کہ ایک روز جناب زینب صلوٰۃ اللہ علیہا قرآن مجید کی کچھ آیتیں پڑھ رہیں تھیں ان کی تفسیر اپنے پدر بزرگوار سے دریافت کی اور تفسیر فرماتے ہوئے ایسا ہوا کہ حضرت علیؑ نے کربلا کی المناک داستان کا اشارہ تذکرہ فرمایا اور وہ بہت متعجب ہوئے، جب جناب زینب صلوٰۃ اللہ علیہا نے جواب میں عرض کیا، بابا جان! میں جانتی ہوں میری ماں نے مجھ کو اس واقعہ سے آگاہ کر دیا تھا تاکہ اس دن کی زندگی کے واسطے وہ مجھ کو تیار کر دیں، حضرت علیؑ یہ جواب سن کر خاموش ہو گئے، لیکن ان کا دل اپنی بیٹی کی محبت اور شفقت سے دھڑکنے لگا۔☆

آخر کار ”ام المصائب“ قرار پائیں۔ رسول زادی صلوٰۃ اللہ علیہا نے اپنے ہمیشہ کے لئے علیحدہ ہو گئی۔ وہ الفت مادر میں ڈوبی ہوئی نگاہیں جو سایہ کی طرح زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کے ساتھ ساتھ رہتی تھیں بے نور ہو گئیں۔ ماں کی ۱۱ ماہ موت سے زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کے دل پر کیا اثر ہوا ہوگا خدا بہتر جانتا ہے۔ دنیا کے امکان کی سب سے زیادہ تاریک افتاد، سب سے زیادہ دروانگیز مصیبت اور سب سے زیادہ مثالی بُنصبی اولاد کا سایہ مادر سے محروم ہونا ہے۔ اولاد کی کمی اس درد کو اور جگر خراش بنادیتی ہے اور پھر لڑکی کو جو مخصوص وابستگی و خصوصیت اور محبت ماں سے ہوتی ہے وہ نہ کسی تفریع کی محتاج ہے اور نہ کسی تفصیل کی۔ اس طرح زمانہ خورد سالی ہی میں اس قدر مصائب حملہ آور ہوئے جو قلب نازمین کی شکستگی کا باعث بنے۔ تاہم کم سن پچھی نے ان تمام آلام و مصائب کو برداشت کیا۔ ان نامساعد حالات سے زینب علیہا اس قدر مانوس ہوئیں کہ

### ثانی زہرہ کے رموزِ عظمت

سیدہ زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کی شان اور مقامِ بلند کا یہ عالم ہے کہ بت رسول پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں کسی شخص سے آپ کی تشییہ نہیں برداشت کیا۔ ان نامساعد حالات سے زینب علیہا ہی کے ساتھ خصوصیت دی جاسکتی، یہ بات صرف ثانی زہرہ صلوٰۃ اللہ علیہا ہی کے ساتھ خصوصیت نہیں رکھتی بلکہ آل رسول خدا سب کے سب اسی شان و مقام کے مالک ہیں۔ اس کے برعکس قطعی طور پر یہ بات صحیح و حقیقی ہے کہ امت مرحوم کے تمام افراد میں کسی کا بھی ان ذواتِ مقدسہ کے ساتھ مقابلہ ممکن نہیں۔ جناب زینب کی شخصیت و کردار کی تعمیر و ترقی اور تشکیل میر میں سے جن کا نام تاریخ میں درج ہے ”حضرت آدم، حضرت نوح، حضرت یعقوب، حضرت یحییٰ اور حضرت فاطمہ“، ایک شمار کی جاتی ہیں۔ ان کے بعد ان کے پوتے زین العابدین کے نام کا بھی اس فہرست میں اضافہ ہوا۔ (ماخوذ از ڈاکٹر عائشہ شفیعی مصری، ص ۱۲۰، ۱۲۱)۔

نبی کی نواوسی حضرت زینب سید علی اکبر رضوی

ہمیشہ کے لئے علیحدہ ہو گئی۔ وہ الفت مادر میں ڈوبی ہوئی نگاہیں جو سایہ کی طرح زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کے ساتھ ساتھ رہتی تھیں بے نور ہو گئیں۔ ماں کی ۱۱ ماہ موت سے زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کے دل پر کیا اثر ہوا ہوگا خدا بہتر جانتا ہے۔ دنیا کے امکان کی سب سے زیادہ تاریک افتاد، سب سے زیادہ دروانگیز مصیبت اور سب سے زیادہ مثالی بُنصبی اولاد کا سایہ مادر سے محروم ہونا ہے۔ اولاد کی کمی اس درد کو اور جگر خراش بنادیتی ہے اور پھر لڑکی کو جو مخصوص وابستگی و خصوصیت اور محبت ماں سے ہوتی ہے وہ کسی تفریع کی محتاج ہے اور نہ کسی تفصیل کی۔ اس طرح زمانہ خورد سالی ہی میں اس قدر مصائب حملہ آور ہوئے جو قلب نازمین کی شکستگی کا باعث بنے۔ تاہم کم سن پچھی نے ان تمام آلام و مصائب کو برداشت کیا۔ ان نامساعد حالات سے زینب علیہا اس قدر مانوس ہوئیں کہ

(پچھلے صفحہ کا باقیہ)

ماذاعلی من شم تربت احمد ان لا لو یشم مذی الزمان غوالیا  
اس کے لئے جس نے جناب احمد کی قبر کو سونگھا ہے کیا پروایہ اگر وہ اپنی تمام عمر میں اچھی خوبیوں نہ سوتے  
صُبَّتْ عَلَىٰ مَصَابِبَ لَوْاْنَهَا صُبَّتْ عَلَىٰ الْأَيَّامِ صِرْنَ لَيَالِيَا۔  
مجھ پر وہ مصیبیں ڈالی گئیں ہیں جو اگر دنوں پر نازل کی جاتی تو راتوں کی طرح سیاہ ہو جاتے۔

جناب فاطمہ زہرہ کی گریہ و زاری ضرب المثل ہو گئی اور وہ پانچ رونے والوں میں سے جن کا نام تاریخ میں درج ہے ”حضرت آدم، حضرت نوح، حضرت یعقوب، حضرت یحییٰ اور حضرت فاطمہ“، ایک شمار کی جاتی ہیں۔ ان کے بعد ان کے پوتے زین العابدین کے نام کا بھی اس فہرست میں اضافہ ہوا۔ (ماخوذ از ڈاکٹر عائشہ شفیعی مصری، ص ۱۲۰، ۱۲۱)۔

جو ان کے زمانہ کی کسی عورت میں بیک وقت نہیں پائے جاتے تھے زینب صلوات اللہ علیہا کو دوسروں پر ممتاز کر دیا تھا۔ اسی لئے ان کو ”عقلیہ بنی ہاشم“ کہتے تھے اور ان سے لوگ علم و حدیث حاصل کیا کرتے تھے۔ ابن عباسؓ ان سے حدیث نقل فرماتے اور یہ کہتے تھے ”ہماری عقلیہ زینب صلوات اللہ علیہا دختر عروج ہوا جب حضرت علیؓ خلیفہ وقت ہوئے۔ لیکن حضرت علیؓ کی شہادت کے بعد مصائب کا دور پھر شروع ہو گیا۔ اسی لئے جناب امیر المؤمنینؑ نے ”نیج البلاغہ“ میں ارشاد فرمایا:

بھائیوں کا بہن سے مشورہ

جناب زینب صلوات اللہ علیہا بھائیوں سے ۲/۵ سال چھوٹی تحریر صلاحیت و خوش نظری کا یہ عالم تھا کہ بڑے بھائی بھی اہم معاملات بہن کے مشورے کو اہمیت دیتے تھے۔ خاتون جنت کے انتقال کے بعد کے امور نہایت خوش اسلوبی سے جناب فضہ نوبیہؓ کی مدد سے چلاتی رہی تو یہ ہے کہ ماں کے بعد ان کی قائم مقام و جانشین اور ان کی فضہ نوبیہؓ کہنے کو تو خاتون جنت کی خادمہ تھیں لیکن حقیقت میں انہیں خاندان کے آ کا رتبہ حاصل تھا۔ مشرقی افریقہ میں سرخ پہاڑوں کا ایک وسیع و عریض سلسلہ ہے کے دامن میں ”نوب“ واقع ہے۔ جناب فضہ کا یہی آبائی دھن تھا۔ اسی واسطے سے آر نوبیہؓ کہلائیں۔ آپ مدینہ کب پہنچیں روایات میں اختلاف ہے۔ عام طور پر کہا جاتا ہے جناب زینبؓ کے دوسرے یا تیسرے سال مدینہ میں ورود ہوا۔

ہوئے۔ مثلاً ان کی پیدائش سے ۷/۸ برس تک حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زندگی میں ان کے گھر والوں اور ان کی عزت، وقار اور محبت تمام خاص و عام کرتے تھے لیکن حضورؐ کی آنکھ بند ہوتے ہی والدہ اور والد محترم حالات سے مجبور ہو کر گوشہ تھائی میں چلے گئے لیکن ایک بار پھر عروج ہوا جب حضرت علیؓ خلیفہ وقت ہوئے۔ لیکن حضرت علیؓ کی شہادت کے بعد مصائب کا دور پھر شروع ہو گیا۔ اسی لئے جناب امیر المؤمنینؑ نے ”نیج البلاغہ“ میں ارشاد فرمایا:

لاقیاس بآل محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم من هذه الامة احداً یعنی اس اہت کے کسی فرد کا مقام آل محمد پر قیاس نہیں ہو سکتا۔  
ان حالات میں اگر زینبؓ علیاً کی شان کا موازنہ کرنا ہی ہو تو ایسے حضرات سے کرنا چاہئے جو ویسی شان کے مالک ہوں۔ سیدہ زینب سلام اللہ علیہا ایک عظیم اور بے مثال بی بی تھیں۔

اس سلسلے میں ڈاکٹر عائشہ بنت الشاطی مصیری اپنی کتاب ”بطة الکربلا“ میں تحریر فرماتی ہیں کہ:

”زینبؓ لطف اور مہربانی میں اپنی ماں کی طرح اور علم و پرہیزگاری میں اپنے باپ کی مانند ہیں۔ بعض روایات کے مطابق ان کی ایک علمی انجمن تھی جس میں خواتین ان کے پاس احکام دین سیکھنے جایا کرتی تھیں۔ ان نمایاں اوصاف نے

اسی تعلیم تربیت کا مظاہرہ حضرت زینب صلواۃ اللہ علیہا نے تمام کیا۔ والدین کا گھر ہو، شوہر کا گھر ہو، مدینہ ہو، مکہ ہو، کربلا ہو، ہو، شام کا بازار ہو یا دربار شام ہو، کہیں بھی آپ کے پائے ثبات کبھی بھی لغزش پیدا نہیں ہوئی اور آپ ہر حال میں راضی بہ رضار ہیں۔ وہ شام میں بھی تمام تر آلام و مصائب کے باوجود پرسکون اور پڑ وقار رہیں۔

نقر، فخر است اگر فارغ از عالم باشد

انکہ از خویش گزر کرد، چہ اش غم باشد

فقر باعث عزت ہے چاہے مال دنیا میں ایک تنکا بھی نہ ہو

اور جس نے اپنے آپ کو راہ حق میں قربان کر دیا اسے کیا غم۔

(امام حسین)

خاتون جنت کی رحلت کے بعد حضرت علیؑ نے جناب ام البنین جناب اسماء بنت عمیسؓ نشمیہ جیسی صاحبہ کردار اور عالی مرتبت خوان علیؑ مرتضیؓ نے دیکھا تھا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی بیٹی اولاد سے زیادہ توجہ دی کیونکہ انہیں معلوم تھا کہ حضرت علیؑ اور ختمی مرتضیؓ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کس قدر حضرت زینب صلواۃ اللہ علیہا سے محکم کرتے تھے۔ علیؑ و فاطمہؓ کی اولاد ہی کو فرزندان نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کہا جاتا ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا کوئی بیٹا حیات نہ کے آخری ایام تک نمایاں رہتے ہیں۔ اسی لئے کہا گیا ہے:

الْعِلْمُ فِي الصَّغِيرِ كَالنَّقْشِ فِي الْحَجَرِ  
بچپن کی تربیت پھر پر لکیر کے مانند ہوتی ہے۔  
(حدیث رسول)

☆ ان خواتین کی تفصیل کیلئے ملاحظہ فرمائیں "شہید اعظم، حسین علیہ السلام" مصنف سید علی اکبر رضوی

کی حامل ثابت ہوئیں۔ بھائی یعنی امام حسنؑ اور امام حسینؑ گو سن و سال میں بڑے تھے لیکن بہن کی از حد توقیر کرتے تھے۔ وہ اپنے گھر میں بھائیوں سے چھوٹی ہونے کے باوجود بڑی اہمیت کی حامل رہیں۔ جوں جوں ان کی عمر بڑھتی گئی اس خاندان میں ان کی مرکزیت میں روز بروز اضافہ ہوتا گیا۔ حتیٰ کہ دونوں بھائی اپنے تمام خاندانی معاملات میں بہن سے مشاورت کے بغیر کوئی قدم نہیں اٹھاتے تھے۔ یہاں تک کہ امام حسینؑ نے یزید کی بیعت اور مدینہ سے مکہ اور مکہ سے عراق ہجرت کرنے کے سلسلے میں بھی بہن سے رائے لی۔ خود راہ کربلا اور میدان کربلا میں ہر ہر قدم پر بھائی کی بہن سے مشورت کے بے شمار واقعات تاریخ میں ملتے ہیں۔

والد محترم (حضرت علیؑ) نے بھی بیٹی کی پرورش میں خصوصی دلچسپی لی اور نہایت شفقت و محبت سے تربیت کے مراحل طے کرائے۔ کیوں نہ ہو علیؑ مرتضیؓ نے دیکھا تھا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی بیٹی (خاتون جنت) کی کس شفقت و محبت سے پرورش کی تھی! حضرت علیؑ کی اپنی بیٹی کی پرورش میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا پرتو جلوہ گرتھا۔

بچپن کی تربیت کے نشانات پھر پر لکیر کے مانند ہوتے ہیں جو زندگی کے آخری ایام تک نمایاں رہتے ہیں۔ اسی لئے کہا گیا ہے:

الْعِلْمُ فِي الصَّغِيرِ كَالنَّقْشِ فِي الْحَجَرِ  
بچپن کی تربیت پھر پر لکیر کے مانند ہوتی ہے۔  
(حدیث رسول)

## نہب کا جناب عبداللہ سے عقد

لڑکیاں والدین کے گھر میں کسی کی امانت ہوتی ہیں شوہر کا گھر  
 کا اپنا گھر ہوتا ہے اور اس گھر کی وارث ہوتی ہیں۔ جناب نہب اللہ علیہا کی شادی کا وقت آیا، رشتے آنے شروع ہوئے۔ ثانی زہرا اللہ علیہا کے خواستگاروں میں ایک عبداللہ بن جعفر طیار بھی تھے۔ ع بن جعفر طیار حضرت علیؑ کے خاتمہ اقدس میں آمد و رفت رکھتے تھے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد حضرت علیؑ ان کے کفیل عبداللہ اور ان کے دوسرے بھائی جناب امیرؑ کی تربیت میں تھے اور کے کردار اور اخلاق سے بخوبی واقف تھے۔ بنی ہاشم اور قریش باوجاہت شریف زادوں کا ایک گروہ حضرت نہب سے عقد کر خواستگار تھا لیکن عقیلہ بنی ہاشم اور آل محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے شگفتہ پھول کے لئے حضرت عبداللہ بن جعفر طیارؑ سب سے زیادہ مو قرار پائے۔

پس جناب عبداللہ نے ایک قاصد کے ذریعے حضرت علیؑ کی خدمت میں درخواست پیش کی۔ حضرت علیؑ نے اس بات کو بہت پسند فرمایا باقی تمام درخواستیں مسترد کر کے اپنے بڑے بھائی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کی اوپنی کفالت میں لے لیا تھا۔

پسراں عبد اللہ میدان کر بلا میں شہید ہوئے، لہذا حضرت عبد اللہ کی اولاد سے حضرت عوfer کی نسل پھیلی۔

بقول شیخ محمد عباس تی عبد اللہ کے مختلف یویوں سے بیس فرزند

علی، عون، اکبر، محمد، عباس، ام کلثوم ان پانچوں کی والدہ گرامی جناب بنت علی تھیں۔ جناب علی بن عبد اللہ کی اولاد باقی رہی اور زینبی کھلائی۔

عبد اللہ بن عوfer طیار

جیسا کہ پہلے لکھا جا چکا ہے جناب عبد اللہ حضرت نبی سلام علیہ کے شوہر حضرت عوfer طیار کے بیٹے تھے۔ حضرت عوfer طیار نے کے پانچوں سال جب شہر بھرت کی تھی اور جب شہر کے بادشاہ سے ختمی مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رسالت اور اسلامی عقائد بیان فرمائے تھے نہایت خوبصورتی سے آیات قرآنی سنائی تھیں<sup>(۱)</sup>۔ جس کے بعد ہی جب شہر

(۱) دائرة معارف اسلامیہ، دانشگاہ پنجاب، ص ۱۵۶۸۔ ۵۷۰، جلد ۱۰۔

(۲) جب شہر میں مسلمان مہاجرین نے عوfer ابن ابی طالب کو اپنا رہنما بنایا اور بادشاہ جب شہر پر فائز ہوئے۔ دونوں صاحبزادے کم سن تھے ان کی عمریں نو اور دس سال کی تھیں۔ بہن کا بھائی پر دو بیٹوں کو قربان کرنا تاریخ کی نادر و نایاب مثال ہے۔

پسراں عبد اللہ، عون و محمد کی نسل آگے نہ چل سکی کیونکہ دونوں

حضرت علی پیغمبر اسلام کی زبان مبارک سے وہ جملہ سن چکے تھے جو آنحضرت نے علی و عوfer کی اولاد کی بابت فرمایا تھا ”بنا تنا بنتنا و بنونا بنتنا“، یعنی ہماری بیٹیاں ہمارے رہنے کی اجازت دے دی۔

مزید تفصیل تاریخ اسلام کا سفر حصہ اول میں دیکھی جاسکتی ہے۔

علیہ وآلہ وسلم کے چھپرے بھائی حضرت عوfer طیار کے فرزند عبد اللہ کو دامادی کا شرف بخشتا۔<sup>☆</sup>

شادی میں وہی سامان کیا گیا جو جناب نبی سلام اللہ علیہ کی ماں کے ہاں تھا۔ وہی جہیز دیا گیا جیسا ماں کو ملا تھا۔ مہربھی وہی رکھا جو مہر فاطمہ سلام اللہ علیہ تھا (مہر فاطمی مبلغ پانچ سو درهم)۔ گویا عقد نبی سلام اللہ علیہ میں حضرت علی نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تاثی کی۔

خیال کیا جاتا ہے کہ یہ رشتہ ۱۶ھ میں طے پایا۔

جناب عبد اللہ کی اولاد

جناب عبد اللہ کی جناب نبی سے پانچ اولاد ہوئی تھیں۔ چار بیٹے علی، عون، محمد، عباس اور ایک بیٹی ام کلثوم۔ عون اور محمد حضرت نبی سلام اللہ علیہ کے ساتھ کر بلا میں موجود تھے یکے بعد دیگرے مرتبہ شہادت پر فائز ہوئے۔ دونوں صاحبزادے کم سن تھے ان کی عمریں نو اور دس سال کی تھیں۔ بہن کا بھائی پر دو بیٹوں کو قربان کرنا تاریخ کی نادر و نایاب مثال ہے۔

عبد اللہ بن عوfer طیار سے اور نبی صغری یعنی ام کلثوم کا عقد عون بن عوfer طیار سے ہوا۔

رکھنے کے لئے مختصرًا ذکر کیا گیا ہے۔

حضرت جعفر طیار کی زندگی کے مفصل حالات "تاریخ اسلام کا سفر" (حصہ اول) میں ملاحظہ فرمائیے۔

جناب عبداللہ جناب اسماء بنت عمیس<sup>ؓ</sup> نشمیہ زوجہ جعفر طیار<sup>ؓ</sup> کے بطن سے جب شہہ میں پیدا ہوئے تھے۔ حضرت جعفر طیار<sup>ؓ</sup> کی شہادت کے بعد جناب اسماء بنت عمیس<sup>ؓ</sup> خلیفہ اول حضرت ابو بکر<sup>ؓ</sup> کے عقد میں آئیں۔ حضرت ابو بکر<sup>ؓ</sup> کے انتقال کے بعد آپ حضرت علیؑ کے عقد میں آئیں اور اپنے ساتھ محمد بن ابی بکر<sup>ؓ</sup> اور ایک بچی ام کلثوم<sup>(۱)</sup> کو ساتھ لائیں۔ دونوں بچوں کی پرورش حضرت علیؑ کے گھر میں ہوئی، اسی گھر میں پلے بڑھے اور جوان ہوئے۔ حضرت علیؑ نے اپنی خلافت کے دور میں حضرت محمد بن ابی بکر<sup>ؓ</sup> کو مصر کا گورنر مقرر کیا تھا جن کو امیر شام کے حامی عمرو بن عاص اور معاویہ بن حدیث کنڈی نے مردہ گدھے کی کھال میں سی کرندہ آتش کر دیا تھا۔ اس حادثہ سے قبل محمد بن ابی بکر<sup>ؓ</sup> نے جنگِ جمل میں حضرت علیؑ کی طرف سے بھرپور حصہ لیا تھا<sup>(۲)</sup>۔

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ جناب عبداللہ بن جعفر طیار<sup>ؓ</sup> کی زندگی کے

(۱) انہیں ام کلثوم جو حضرت ابو بکر<sup>ؓ</sup> کی بیٹی حضرت علیؑ کی رہیہ (لے پالک) تھیں، بعض روائتوں کے مطابق حضرت عمر<sup>ؓ</sup> سے نکاح ہوا جس کا چرچا پکجھ روایتوں نے غلط انداز میں پیش کیا۔ (واللہ الاعلم بالصواب)

(۲) تفصیل کے لئے ملاحظہ فرمائیں "تاریخ اسلام کا سفر" (حصہ دوم) تصنیف: سید علی اکبر رضوی۔

ناہ نے مہاجرین مکہ کو وہاں قیام اور ذریعہ معاش کے حصول کی نیت دی تھی۔ ساتھ ہی یہ بھی کہا تھا کہ تم لوگ اس زمین پر امن میں اور جو تمہاری برائی کرے گا وہ سختی میں بیٹلا ہوگا، پھر جو تمہیں بُرا بھلا گا وہ نقصان اٹھائے گا۔ یہ بات اس نے تین بار دہرائی۔ جب شہ میں دس قیام کے دوران جعفر بن ابی طالب کے تین فرزند تولد ہوئے عبداللہ، اور محمد، ان میں سب سے بڑے بیٹے عبداللہ تھے۔

### حضرت جعفر طیار<sup>ؓ</sup>

جنگ موتہ میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت جعفر کو بسالار مقرر فرمایا تھا، جناب زید بن حارثہ شہید ہوئے تو پرچم اسلام قفر بن ابی طالب<sup>ؓ</sup> نے سنبھالا، وہ پرچم لہراتے ہوئے لڑتے رہے، تک کہ دشمن نے ان کا داہنا ہاتھ کاٹ دیا تو پرچم باعیں ہاتھ میں بھالا، وہ بھی کاٹ دیا گیا، اب دونوں بازوؤں میں پرچم کو سینہ سے کر تھاما اور اسی حالت میں شہید ہو گئے۔ اس وقت آپ کی عمر ۳۳ سال تھی۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں جنت میں دو بازو عطا فرمائے اور آنحضرت صلی علیہ وآلہ وسلم نے "طیار<sup>ؓ</sup>" کا لقب عطا فرمایا۔ یہاں حضرت جعفر طیار<sup>ؓ</sup> کی مصل حالات زندگی لکھنا مقصود نہیں صرف واقعات کے تسلیل کو برقرار جب شہ میں قیام کے دوران حضرت جعفر کا جب شہ کے بادشاہ نجاشی پر اتنا اڑ ہو گیا کہ اس کے یہاں بچہ پیدا ہوا تو عبداللہ کے نام پر اس نے بھی اپنے بیٹے کا نام "بداللہ" رکھا اور اسماء بنت عمیس<sup>ؓ</sup> کی تربیت میں دیا۔

فرزندوں کے سر پر دستِ شفقت رکھ کر اظہارِ لطف و کرم اور ان کے حق میں فرمایا، ”عبداللہ صورت اور سیرت میں میرے مشابہ ہے“۔ پھر سید حاہتھ پکڑ کر دعا دی:

اللَّهُمَّ اخْلُفْ جَعْفَرَ فِي أَهْلِهِ وَبَارِكْ لِعَبْدِ اللَّهِ فِي صَفْقَةِ يَمِينِهِ۔  
خَدَا وَنَدَا! خَلَفْ جَعْفَرَ كَوْنِيک اولادِ عطا فرمایا اور عبد اللہ کو نیج اور معاملاتِ تجارت میں برکت عنایت فرمایا۔

اور یہ بھی فرمایا: انا وَلِيُّهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالاَخْرَهِ  
(۲) یعنی میں دنیا و آخرت دونوں جگہ ان کا ولی ہوں۔

ختم المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی دعا کا اثر ہوا، جناب عبد اللہ نہ صرف بہت مالدار ہو گئے بلکہ شہرت کے اعتبار سے آپ کی سخاوت بھی ضربِ المثل بن گئی۔

جناب عبد اللہ نے اموی حکومتی معاملات میں گو براہ راست دلچسپی نہیں لی لیکن بے تعلق بھی نہیں رہے۔ شام میں قیام اور جائداد اور رہائش

(۱) ابن حجر انہیں شبیہ پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بتاتے ہیں اور ان کے لئے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ قول تحریر کرتے ہیں:

وَأَمَّا عَبْدُ اللَّهِ فِي شَيْبَهِ حُلْقَى وَ حَلْقَى  
عبد اللہ اخلاق و صفات میں بالکل میری شبیہ ہے  
(الاصابہ، جلد ۳، ص ۲۹)

(۲) الاصابہ، ابن حجر جلد ۳، ص ۲۹، ماخوذ از بطلة الکربلا، ذاکر عائشہ بنت الشاطی مصري، ص ۲۰۔

نبی کی نوائی حضرت زین

سید علی اکبر رضوی

حالات بھی اختصار سے لکھے جائیں تاکہ قارئین کے ذہن میں تمام واقعات متحضر ہو جائیں اور وقتِ ضرورت آنکھوں کے سامنے پھرتے رہیں۔

عبداللہ بن جعفر طیار بن ابی طالب، حضرت علیؑ کے بھتیجے تھے۔ جناب عبد اللہ کے پدر بزرگوار یعنی جناب جعفر طیار اعلانِ نبوت کے بعد ابتداء ہی میں مشرق بہ ایمان ہو گئے تھے۔ جناب عبد اللہ کی والدہ کا نام اسماء بنت عمیس ٹشمعیہ تھا۔ مہاجرین جب جہش سے واپس ہوئے تو جناب جعفر طیار شریک حیات اور بیٹوں کے ساتھ مدینہ واپس آگئے تھے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آپ کی آمد سے بہت خوش ہوئے تھے۔

محمد بن ابی بکرؓ حضرت ابو بکرؓ کے بیٹے تھے اس طرح آپ والدہ کی طرف سے عبد اللہ بن جعفر طیارؓ کے بھائی ہوئے۔ حضرت علیؑ، محمد بن ابی بکرؓ پر بہت اعتماد کرتے تھے۔ محمد بن ابی بکرؓ نے بھی پوری طرح حق و فدا کیا۔ تفصیل ”تاریخ اسلام کا سفر“ (حصہ دوم) میں ملاحظہ فرمائیے۔

جناب عبد اللہ اپنی سخاوت کی وجہ سے بہت مشہور تھے اور ان کا اعزازی لقب ”بھر الجود“، یعنی سخاوت کا سمندر تھا آپ کا شمار مدینہ کی بہت بڑی مالدار شخصیات میں ہوتا تھا، آپ کی دولت مندی پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی دعا کا نتیجہ تھی۔ جس وقت آپ کے پدر بزرگوار حضرت جعفر طیار شہید ہو گئے تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کے

یہ سعادت حاصل کی،"

حضرت عبداللہ کی کربلا میں عدم موجودگی کی وجہ

امام حسین کے ساتھ حضرت عبداللہ کی اس قدر محبت و عقیدت کے باوجود واقعہ کربلا میں عدم موجودگی کی کئی وجوہ بیان کی جاتی ہیں تاہم اس کی عدم موجودگی میں کسی طرح کی بے ارادتی کا کوئی پہلو نظر نہیں آتا تھا۔ روایت میں آتا ہے کہ وہ اس زمانہ میں تقریباً نابینا ہو چکے تھے اس صعوبات سفر یا جنگ میں شرکت کے قابل نہ تھے۔

تاریخ کے مطالعے سے پتہ چلتا ہے کہ جب امام حسین نے عز سفر کیا تو سیدہ زینب صلواۃ اللہ علیہا جناب عبداللہ کے پاس آئیں اور اس سے اپنے بھائی کے ساتھ شریک سفر ہونے کی اجازت طلب کی اور اب شوہر نامدار سے کہا:

”اے میرے سرتاج! کیا آپ مجھے اجازت دیتے ہیں کہ میں اپنے بھائی کے ساتھ شریک سفر ہو جاؤں؟“

عبداللہ:

”اے میری پاکباز رفیقة حیات! اگر مجھے یہ ناگہانی مرض لاحق نہ ہوتا تو میں بھی اپنے آقا کے ہمراہ جاتا اور ان کی خدمت میں رہنے کا شرف حاصل کرتا۔“

کا حصول بھی اس کا ثبوت ہے۔ حضرت عمر اور حضرت عثمانؓ کے دور میں منصب دار بھی تھے۔ جناب ابو عبیدہ جراح کی مصر والی مہم میں ان کا نام بطور نائب افسر ملتا ہے۔ روی حملہ کے وقت وہ لشکر اسلامی میں شامل تھے۔

حضرت علیؓ کے دور میں جنگِ صفين میں جناب عبداللہ فوج کے کمان دار نظر آتے ہیں۔ ان کی شجاعت و جرأت کا یہ عالم تھا کہ انہیں موت کی پرواہ تھی۔ لہذا امیر المؤمنینؑ اکثر موقع پر انہیں سپہ سالاری لشکر کے منصب پر فائز کرتے تھے۔ اس بات میں کسی شک و شبہ کی کوئی گنجائش نہیں کہ امیر المؤمنینؑ کی شہادت کے بعد بھی حضرت عبداللہ حضرت امام حسنؑ اور حضرت امام حسینؑ کے ہر طرح اطاعت گزار رہے۔ حضرت امام حسینؑ سے ان کی اطاعت و ارادت کا معیار ذیل کے واقعہ سے ظاہر ہوتا ہے:

”جب جناب عبداللہ کے صاحبزادوں عون اور محمد کی شہادت کی خبر جناب عبداللہ کو مدینہ میں ملی تو انہوں نے اپنے صاحبزادوں کے لئے مجلسِ عزا منعقد نہ کی بلکہ صرف عزاداری امام حسینؑ کے لئے صفحہ ماتم بچھائی۔ کہتے تھے کہ میرے بیٹوں کا الیہ مجھ پر آسان و سہل ہے کیونکہ انہوں نے میرے بھائی اور دیگر مجاہدوں کے ہمراہ جہاد و فدائی کیا اور درجہ شہادت پر فائز ہوئے۔ اگرچہ میں خود نصرتِ حسینؑ کے لئے موجود نہ تھا، اللہ تعالیٰ کا شکر گزار ہوں کہ میرے فرزندوں نے

حضرت عبد اللہ کا خط حضرت امام حسینؑ کے نام

”میں آپ کو خدا کی قسم دیتا ہوں کہ مکہ سے نہ جائیے، آپ نے جو ارادہ کیا ہے مجھے اس سے تشویش ہے ڈرتا ہوں کہ آپ اور آپ کے اہل بیتؑ کو تہہ تعزیت نہ کر دیا جائے۔ خدا نخواستہ اگر آپ کو قتل کیا گیا تو زمین کا نور ختم ہو جائے گا، آپ امیر المؤمنین ہیں اور اس امت کے لئے چراغ ہدایت ہیں، عراق جانے کے سلسلے میں عجلت سے کام نہ لیجئے، میں یزید اور بنی امية کے سر بر آورده افراد سے آپ اور اہل بیتؑ کی جان و مال کے لئے امان حاصل کروں گا۔

والسلام“

ایک اور روایت کے مطابق مکہ کے مضائقات میں (مقام تعمیم پر حضرت عبد اللہ بن جعفر طیارؓ خدمتِ امامؑ میں حاضر ہوئے، پہلے امام عاد مقام سے سفرِ عراق ترک کرنے کی درخواست کی لیکن جب امامؑ نے حجج خدا اور رسولؐ اور اپنے نصبِ العین کی وضاحت فرمائی تو وہ خود بھی آپ کے ہمسفر ہونے کے خواہشمند ہوئے مگر خرابیِ صحت کے باعث وہ ایسا کر سکے کیونکہ تقریباً ناپینا ہو چکے تھے البتہ اپنے دو صاحبزادوں عون و محب اور اپنی شریکِ حیات جناب زینب سلام اللہ علیہا کو امامؑ کے ہمراہ کیا۔

اس کے بعد جناب زینب صلواۃ اللہ علیہا سے ایسا جملہ کہا جو نہ فقط عبد اللہؑ کی عظمت و جلالت کا ترجمان تھا بلکہ حضرت زینب صلواۃ اللہ علیہا کی امیدوں کی تکمیل کا سبب بھی تھا۔ عبد اللہؑ نے کہا کہ:

”کیا آپ اس بات سے اتفاق کریں گی کہ ہماری آنکھوں کی شہنڈک اور دلوں کے سہارے بیٹھے محمدؐ اور عون بھی اپنے ماموں کی خدمت میں اس سفر کے شریک بنیں؟“

عبد اللہؑ کا یہ جملہ درحقیقت سیدہ زینب صلواۃ اللہ علیہا کے دل کی آواز تھی۔ چنانچہ آپ نے اس پیشکش کو اپنی سب سے بڑی خوشی قرار دیتے ہوئے قبول فرمایا۔

سیدہ زینبؑ اپنے با معرفت اور جلیل القدر شوہر سے رخصت ہو کر اپنے دونوں نورِ نظر عون اور محمدؐ کے ساتھ امام حسینؑ کی خدمت میں حاضر ہو گئیں۔

جناب عبد اللہؑ کو یقین کامل تھا کہ حضرت امام حسینؑ مکہ سے عازم سفر ہوں گے۔ لیکن جب اہل مدینہ کو بھی علم ہوا تو آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور امامؑ کو سفر سے روکنے کی کوشش کی اور امامؑ کی خدمت میں خط لکھا:

☆ ”زینب زینب ہے“، مولف م- صادق۔

## قافلہ حسینی کی کربلا میں آمد اور شہادت

اب میں آپ کی خدمت میں ۱۰ محرم کی شام (شامِ غریب) پیش کرنے کی اجازت چاہتا ہوں۔ واقعات کے تسلسل کو قائم رکھنے کے لئے ۱۰ محرم ۶۱ھ کی اذانِ صبح سے ابتداء کر رہا ہوں لیکن روزِ عاشور کی تفصیل لکھنا مقصود نہیں۔<sup>(۱)</sup>

۱۰ محرم ۶۱ھ نمازِ صبح کی اذانِ امامِ مظلوم کے کریل جوان فرزند ارجمند حضرت علی اکبر نے دی۔ نمازِ صبح کے ساتھ ہی قتال شروع ہو گیا۔ وقت عصر ہوتے ہوتے نبی آخر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا پورا کنہ اور ان کے تمام رفقاء جامِ شہادت پر فائز ہو چکے تھے۔

اب صرف نواسہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، ایک شیرخوار بچہ اور امامِ مظلوم کا ایک بیٹا علی (زین العابدین) کربلا کے جلتے تپتے<sup>(۲)</sup> میدان

(۱) تفصیل کے لئے "شہید اعظم، حسین علیہ السلام" ملاحظہ فرمائیے۔ از: سید علی اکبر رضوی

(۲) وہ کربلا کی رات وہ حلمت ڈراؤنی وہ مرگ بے پناہ کے سامنے میں زندگی وہ اہل حق کی تنشہ دہاں مختصر<sup>\*</sup> سپاہ باطل کا وہ ہجوم کہ اللہ کی پناہ وہ دل بچھے ہوئے وہ ہوا تھی تھی ہوئی وہ ایک بہن کی بھائی پر نظر میں جمی ہوئی (جو قتل ملچ آبادی)

\* دشمنان چوں ریگ صحراء لاتعد دوستان او بہ بیزاداں ہم عدد ان کے دشمن صحراء کی ریت کی طرح بے حساب تھے اور ان کے دوستوں کی تعداد بیزاداں کے اعداد کے مطابق یعنی ۲۷ تھی۔  
(علام اقبال)

## جناب عبداللہ کی وفات

وائدی کا بیان ہے کہ جناب عبداللہ کی وفات ۸۰ھ یا ۹۰ھ میں مدینہ میں ہوئی اس وقت ان کی عمر تقریباً ۹۰ سال تھی، یہ عبدالمالک بن مروان کا زمانہ تھا۔ جنتِ البقع میں تدفین کی گئی اس طرح زینب سلام اللہ علیہا بنت علی کے انتقال کے کوئی اتھارہ برس بعد تک زندہ رہے اور ایک طویل عمر پائی۔

بہر حال حضرت امام حسین اہل بیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ سفرِ عراق پر روانہ ہو گئے<sup>(۱)</sup> مختلف منازل اور مراحل سے گزرتے ہوئے کربلا کے میدان میں ۲ محرم ۶۱ھ کو خیمه زن ہوئے<sup>(۲)</sup>

(۱) ۲۸ ربیعہ ۶۰ھ مدینہ سے روانہ ہوئے، ۲۳ شعبان ۶۰ھ کو مکہ وارد ہوئے، حج کو بوجوہ عمرہ میں تبدیل کیا اور ذی الحجه ۶۰ھ کی سات یا آٹھ تاریخ کو عراق کے لئے روانہ ہو گئے۔ تفصیل "شہید اعظم، حسین علیہ السلام" میں ملاحظہ فرمائیے۔

(۲) تفصیل کے لئے "شہید اعظم، حسین علیہ السلام" از: سید علی اکبر رضوی۔

## قابلہ حسینی کی کربلا میں آمد اور شہادت

اب میں آپ کی خدمت میں ۱۰ ار محرم کی شام (شامِ غریبیاں) پڑھنا کرنے کی اجازت چاہتا ہوں۔ واقعات کے تسلسل کو قائم رکھنے لئے ۱۰ ار محرم ۶۱ھ کی اذانِ صبح سے ابتداء کر رہا ہوں لیکن روزِ عاشور تفصیل لکھنا مقصود نہیں۔<sup>(۱)</sup>

۱۰ محرم ۶۱ھ نمازِ صبح کی اذانِ امام مظلوم کے کڑیل جوان فر ارجمند حضرت علیؑ اکبر نے دی۔ نمازِ صبح کے ساتھ ہی قال شروع ہوگ وقت عصر ہوتے ہوتے نبیؐ آخر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا پورا کبیر اور کے تمام رفقاء جامِ شہادت پر فائز ہو چکے تھے۔

اب صرف نواسہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، ایک شیرخوار بچہ امام مظلوم کا ایک بیٹا علیؑ (زین العابدین) کربلا کے جلتے تھے<sup>(۲)</sup> مید

(۱) تفصیل کے لئے "شہیدِ اعظم، حسین علیہ السلام" ملاحظہ فرمائیے۔ از: سید علیؑ اکبر رضوی۔  
 (۲) وہ کربلا کی رات وہ ظلمتِ ذراویٰ وہ مرگ بے پناہ کے سامنے میں زندگی کی ایک حق کی تنشہ دہاں مختصر سپاہ باطل کا وہ ہجوم کہ اللہ کی دل کجھے ہوئے وہ ہوا تھی تھی ہوئی وہ ایک بہن کی بھائی پر نظریں جی۔ (جو قلیٰ بیٹھ آباد)

\* دشمن چوں ریگ صحراء لاتعد دوستان او پہ بیزاداں ہم عدد  
 ان کے دشمن صحراء کی ریت کی طرح بے حساب تھے اور ان کے دوستوں کی تعداد بیزاداں  
 کے اعداد کے مطابق یعنی ۲۷ تھی۔  
 (علامہ اقبال)

## جناب عبداللہ کی وفات

والدی کا بیان ہے کہ جناب عبداللہ کی وفات ۸۰ھ یا ۹۰ھ میں مدینہ میں ہوئی اس وقت ان کی عمر تقریباً ۹۰ سال تھی، یہ عبدالمالک بن مروان کا زمانہ تھا۔ جنتِ ابیقیع میں تدفین کی گئی اس طرح نسب سلام اللہ علیہا بنت علیؑ کے انتقال کے کوئی اخبارہ برس بعد تک زندہ رہے اور ایک طویل عمر پائی۔

بہر حال حضرت امام حسینؑ اہل بیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ سفرِ عراق پر روانہ ہو گئے<sup>(۱)</sup> مختلف منازل اور مراحل سے گزرتے ہوئے کربلا کے میدان میں ۲ محرم ۶۱ھ کو خیمه زن ہوئے<sup>(۲)</sup>

(۱) ۲۸ ربج ۶۰ھ مدینہ سے روانہ ہوئے، ۳ شعبان ۶۰ھ کو مکہ وارد ہوئے، حجج کو بوجہ عمرہ میں تبدیل کیا اور ذی الحجہ ۶۰ھ کی سات یا آٹھ تاریخ کو عراق کے لئے روانہ ہو گئے۔ تفصیل "شہیدِ اعظم، حسین علیہ السلام" میں ملاحظہ فرمائیے۔  
 (۲) تفصیل کے لئے "شہیدِ اعظم، حسین علیہ السلام" از: سید علیؑ اکبر رضوی۔

ضعف کے پردے ان کے لئے ساتر بن گئے۔ دشمنوں کی آنکھیں ان کی طرف سے اندھی ہو گئیں اور ان کے دلوں کی خواہش پر پھر رکھ دیا۔ جب یہ پردہ ان سے ہٹا تو دنیا کو خدا کی حکمت اور اس کا ان پر احسان فرمانا سمجھ میں آگیا۔  
شہادت حسین<sup>(۱)</sup> کے ساتھ ہی حکم خدا کا پہلا جز پورا ہوا اور حسین<sup>(۲)</sup> لئے جو کچھ قضا و قدر سے طے ہو چکا تھا اختتام پذیر ہوا۔  
دویں محرم ۶۱ھ کا آفتاب اس حال میں غروب ہوا گویا زمین کر خون میں غلطان تھی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اولاد کے بد کے گرائ قدر تکڑے زمین پر بکھرے ہوئے تھے۔

دن گزرا، چاند نمودار ہوا اور ہلکی سی روشنی زمین پر ڈالی، اس چاند میں نیب مع چند بچوں اور ان عورتوں کی ایک جماعت کے جن کے

چوں یاد آورم روزِ خونِ حسین<sup>(۱)</sup>  
شود پنجم از رنجِ نونِ حسین

مجھے جب شہادتِ حسین کا دن یاد آ جاتا ہے تو میری کمر ثوٹ کر کا سایہ نہ تھا۔ خدا ہی کا ہاتھ تھا جو ان کی طرف بڑھا، ان کی حفاظت و حمایت کی اور نجات بخشی حالانکہ ان کے کسی شہید ہو جانے میں کوئی کسر باقی نہ تھی۔ چنانچہ کربلا کے واقعہ کے بعد ابن زیاد اور خود یزیدی اس پر مفترض تھے کہ یہ لڑکا کیوں نج گیا لیکن ان پر خدا کا سایہ تھا۔ بیماری اور جسمانی

اوہ اطمینان رکھنے والے نفس تو پلٹ آپنے پوروگار کی طرف اس طرح کہ تو اس سے خوش رہے وہ تجھ سے نہش ہو۔ پھر تو میرے (برگزیدہ) بندوں میں شامل ہو جا اور میری بہشت میں داخل ہو جا۔ (سورہ النبیر، آیت ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۳۰)

میں تین شب و روز کے بھوکے پیاس سے موجود ہیں۔ امام مظلوم بڑے بیٹے (علی زین العابدین) کو میدانِ شہادت میں نہ بھیج سکے کیونکہ علی (زین العابدین) سخت علیل تھے اور ان پر غشی کا عالم طاری تھا۔ غشی اور بیماری مصلحتِ خدا وندی تھی کہ کم از کم ایک فرد خاندانِ نبوت کا نجع جائے تاکہ نسلِ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قائم رہے اور آیت:

إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحِرْ۔ إِنَّ شَانِعَكَ هُوَ الْأَبْرَرُ  
ہم نے تو آپ کو کثرتِ نسل عطا کی ہے تو آپ اپنے پوروگار کے لئے نماز پڑھتے رہیے اور قربانی کرتے رہیے، یقیناً آپ کا دشمن ہی بے اولاد ہو گا۔  
کامصدقہ بنے۔

اس سلسلے میں عبد العزیز سید الاحل اپنی کتاب امام زین العابدین صفحہ ۳۲ (ترجمہ عبد الصمد صارم الا زہری) تحریر فرماتے ہیں:

”حضرتِ حسین کی نرینہ اولاد میں سے تنہا علی ہی تھے جو زندہ مدنے پہنچے تھے۔ ان کے سر پر اب سوائے خدا کے کسی کا سایہ نہ تھا۔ خدا ہی کا ہاتھ تھا جو ان کی طرف بڑھا، ان کی حفاظت و حمایت کی اور نجات بخشی حالانکہ ان کے کبھی کمر ثوٹ کر کے بعد ابن زیاد اور خود یزیدی اس پر مفترض تھے کہ یہ لڑکا کیوں نج گیا لیکن ان پر خدا کا سایہ تھا۔ بیماری اور جسمانی

رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نواسی اور شہیدی کر بلا کی شریک کار حضرت زینب صلوٰۃ اللہ علیہا ہاتھ میں ایک ٹوٹا ہوا نیزہ لئے اس ہوئے قافلے کی حفاظت کر رہی تھیں۔ کبھی وہ بیسمیوں کو صبر کی تلقین کرتے تھوڑے فاصلے پر عمر ابن سعد مشعل کی روشنی میں شہداء کے سروں کو گن رہا تھا اور اہل لشکر خیام اہل بیت رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو لوٹ کر آگ لگا چکے تھے اور اب صرف میدان کربلا میں دھواں اٹھ رہا تھا اور شام غریبیاں کے اندر ہیرے میں اضافہ کر رہا تھا۔

رات کھلے آسمان تلے بسر ہوئی۔ صبح ہوئی، نبی زادیاں و دیگر خدا کا شکر ادا کرتی رہیں اور بچپن میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جو کچھ فرمایا تھا اسے میدان کربلا میں عملًا دیکھ رہی تھیں۔ زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کا نام تاریخ میں بطور ”کربلا کی شیر دل خاتون“ ہمیشہ روشن رہے گا۔

زینب صلوٰۃ اللہ علیہا تیرا نام تا ابد زندہ و تابندہ رہے گا۔

ابھی چند دن پہلے جب یہ قافلہ وارد کربلا ہوا تھا تو اس کے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا پورا کنبہ تھا۔ ازروئے آیتہ قرآن:

وَلَنَبْلُونُكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخَوْفِ وَالْجُوْعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَ

☆ مِنَ الْمُعْوِمِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ فَضَى نَجْهَةً وَ مِنْهُمْ مَنْ يُتَظَرُو مَا بَذَلُوا تَبْدِيلًا۔

ایمان والوں میں کچھ اشخاص ہیں جنہوں نے حق کر دکھایا اسے جو انہوں نے اللہ سے عہد و پیمان کیا تھا تو ان میں سے کچھ وہ ہیں جنہوں نے اپنا وقت پورا کر لیا اور ان میں سے کچھ انتظار کر رہے ہیں اور انہوں نے بات میں ذرا بھی تبدیلی نہیں کی۔

شہید ہو چکے تھے کھڑی دلاسا دیتی رہیں۔ جرأت زینب صلوٰۃ اللہ علیہا۔ اللہ اکبر۔

تو ہوڑے فاصلے پر عمر ابن سعد مشعل کی روشنی میں شہداء کے سروں کو گن رہا تھا اور اہل لشکر خیام اہل بیت رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو لوٹ کر آگ لگا چکے تھے اور اب صرف میدان کربلا میں دھواں اٹھ رہا تھا اور شام غریبیاں کے اندر ہیرے میں اضافہ کر رہا تھا۔

جناب زینب صلوٰۃ اللہ علیہا اس دخراش حادثے کو دیکھتی رہیں اور خدا کا شکر ادا کرتی رہیں اور بچپن میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جو کچھ فرمایا تھا اسے میدان کربلا میں عملًا دیکھ رہی تھیں۔ زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کا نام تاریخ میں بطور ”کربلا کی شیر دل خاتون“ ہمیشہ روشن رہے گا۔

### جہادِ جناب زینب کی ابتداء

قافلہ کربلا سے چل نکلا  
زینب اب امتحان میں آئی

شہادت حسین کے بعد پہلی رات قیامت کی رات تھی، ہر طرف دشمن کا نزغہ تھا، نہ کوئی مونس تھا نہ غمخوار، صرف خالق کائنات کی ذات تھی جس پر کامل بھروسہ تھا، اس بھیانک رات میں شیر خدا کی بیٹی،

نُفُسٍ وَالثُّمَرَاتِ وَبَشَرٍ الصَّابِرِينَ۔ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُّصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ۔

اور ہم تمہیں کچھ خوف، بھوک اور مال و جان اور شرات کے (نقصانات) سے ضرور آزمائیں گے، ان صبر کرنے والوں کو خوش خبری دیجئے اور جو مصیبہ میں بنتا ہونے کی صورت میں کہتے ہیں کہ ہم تو اللہ ہی کے ہیں راسی کی طرف ہمیں پلٹ کر جانا ہے۔ (سورہ البقرہ ۲، آیت ۱۵۵، ۱۵۶)

جناب زینب صلوٰۃ اللہ علیہا مندرجہ بالا آیت کا عملی مظاہرہ فرمائی ہے۔ دنیا آج تک حیران ہے کہ زینب صلوٰۃ اللہ علیہا نے تمام مصائب برداشت کئے اور اف تک نہ کی اور ہر حال میں راضی برضار ہیں۔ اس واقعہ کو جناب رازق الخیری ابن علامہ راشد الخیری نے اپنی کتاب ”سیدہ کی بیٹی“ میں یوں بیان کیا ہے:

”ٹھیک اس وقت جب مسجدوں میں نماز عصر ادا ہو رہی تھی کربلا کے ریگستان میں نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پیاروں کے قتل اور بر بادی پر شادیانے نج رہے تھے۔ ادھر فتح کے نقارے اور کامیابی کے قہقہے تھے اور ادھر حسینی خیموں میں آگ کے شعلے آسمان سے باقیں کر رہے تھے۔“

## اہل بیت رسول کی کربلا سے کوفہ روانگی

جب کاروان اسراء صحرائے کربلا سے ۱۱ محرم الحرام ۶۱ھ کو چلنے لگا سیدہ زینب صلوٰۃ اللہ علیہا نے اپنے مظلوم بھائی کی لعش کی طرف حرسر بھری نگاہوں سے دیکھا اور اپنے ماں جائے کا آخری دیدار اس حادثہ میں کیا کہ سر کے بال کھلے ہوئے اور بے کجاوہ اونٹ پر سوار تھیں۔ زہرا صلوٰۃ اللہ علیہا نے دیکھا کہ مظلوم کربلا کی سر بریدہ لعش میدان کے میں بے گور و کفن پڑی ہے۔ ظالموں نے امام عالی مقام کے اطہر سے لباس بھی اتار لیا ہے (صرف وہ پرانا لباس جسم اطہر پر تھا) امام مظلوم نے آخری وقت میں مقتل میں جانے سے پہلے پہن لیا تھا) کی بیٹی اپنے اوپر قابو نہ رکھ سکیں، مدینہ کی طرف رُخ کر کے اپنے بزرگوار جناب رسول خدا سے مخاطب ہو کر فرمایا:

”نانا جان! یہ حسین جسے آپ اپنی آنکھیں محبت میں بٹھا کر اپنی عنایت و شفقت سے نوازتے تھے اور اسے سینہ سے لگا کر اس کی پاکیزہ جبین کے بو سے لیتے تھے، آج بے گور و کفن صحرائے کربلا کی تپتی ریت پر پڑا ہے۔ اس کے مقدس سر کو نہایت بے دردی سے کاٹ کر نیزے پر بلند کر دیا گیا ہے،

نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے گھرانے والے ہیں؟  
اس سلسلے میں علامہ راشد الخیری اپنی کتاب ”سیدہ کا لال“ صفحہ ۶۱  
میں فرماتے ہیں:

”جب قافلہ روانہ ہوا تو سب سے آگے اونٹ پر علی کی  
بیٹی، بہو اور عابد بیمار مشکلیں بندھی ہوئی سوار تھے۔ یہ وہ درد  
ناک منظر تھا جس کو انسانی آنکھیں آسانی سے نہ دیکھ سکتی  
تھیں۔ بیمار کو غش پر غش آ رہا تھا۔ ماں اور پھوپھی سنجھاتے  
تھے مگر اس کی زبان سے حسین کے سوا کچھ نہ لکھتا تھا۔“

کربلا کے ریگستان کا ذرہ ذرہ اپنے مہمان کی مصیبت پر ڈاڑھیر  
مار رہا تھا۔ چاند روتا پیٹتا طلوع ہوا اور تارے چیختے چلاتے نمودار ہوئے  
عمر سعد، شر اور خولی چاندنی رات کا لطف اٹھاتے ایک اور پڑاؤ بھری  
ٹھہرے۔ پھرہ میں سختیاں کر دی گئیں اس لئے کہ قیدی بھاگ نہ جائیں  
رسیاں کھینچ کر مضبوط کر دی گئیں۔

رات ایک ہی تھی آسمان و زمین وہی تھے۔ چاند اور تاروں میں کوئی  
فرق نہ تھا۔ مگر عمر سعد، شر اور خولی کی (خواہش) امیدوں سے ہری  
بھری اور توقعات سے لمبڑی تھی۔ آخر خدا خدا کر کے صبح صادق نمودار ہوئی  
اور جنگل بیا بیا میں عابد بیمار کی صدائے توحید نے شجر و جمر کے کلیجے تو  
دیئے۔ وہ تینوں پڑے ہنستے اور آوازے کئے رہے اور ان تینوں نے

نانا جان! ستم پرور افراد اور بدنام خاندانوں کے لوگوں نے مظلوم  
کربلا کے نازنین بدن کو گھوڑوں کے سموں سے پامال کر دیا ہے۔  
نانا جان! ہم اہل بیت آج دیارِ غربت میں بے سہارا ہیں  
اور فاسق و فاجر لوگوں کے ہاتھوں اسیر ہو کر اپنے عزیزوں کو  
صحراۓ کربلا میں تنہا چھوڑ کر جا رہے ہیں۔ نانا جان! ہماری  
غربت و مظلومیت اور اسارت پر گواہ رہنا۔  
اللہ تعالیٰ سے اپنی مصیبت کا اظہار انسانی فطرت کا تقاضہ ہے جو  
جناب زینب صلوٰۃ اللہ علیہا نے پورا کیا۔

امام مظلوم کی بہنوں، بچیوں اور دیگر اہل بیت و انصار کے بازو درشی  
سے باندھے گئے تھے اور عابد بیمار کے ہاتھوں میں ہٹھکریاں، پیروں میں  
بیڑیاں اور گلے میں خاردار طوق ڈالا گیا اور بے محمل اونٹ پر سوار کیا  
گیا، ظلم کی انتہا یہ کہ مخدراں عصمت و طہارت کے سروں کی چادریں بھی  
چھین لی گئی۔ ستم بالائے ستم لشکر ابن زیاد نے قافلہ کو مقتل کی طرف سے  
گزارا تاکہ اہل بیت رسول کو زیادہ سے زیادہ صدمہ پہنچے، لیکن ان کو  
وہاں رکنے کی اجازت نہیں دی کہ لاش ہائے شہداء کو دل بھر کے دیکھ  
سکیں۔ عمر ابن سعد یہ بھول گیا کہ جو لوگ راہِ حق میں بخوبی قربانیاں پیش  
کرتے ہیں ہر حال میں راضی برضا رہتے ہیں اور تمام تر مصائب کے  
باوجود پالنے والے کا شکر ادا کرتے ہیں۔ کیا ظالموں کو پتہ نہیں تھا کہ یہ

دیتا۔ نماز کا یہ عذر غلط ہے۔

بی بی زینبؓ نے آہستہ سے فرمایا:

”جس سے عذر کر رہی ہوں وہ دیکھ رہا ہے کہ ہم تینوں کے جسم تیری رسیوں سے نیلے پڑ چکے۔ اے عمر سعد شرم کا وقت ہے۔ میں نے اپنے بچے کا بخار اپنے ماتھے کو اس کی گردن پر رکھ کر دیکھا ہے۔ میں جانتی ہوں کہ ایمان و انصاف دربارِ یزید سے رخصت ہو چکے کہ ابن زیاد جیسا رویاہ اور تجوہ جیسا سنگ دل مخلوقِ خدا کے حاکم ہوئے۔ ذرا اس کے جسم کو ہاتھ لگا۔ یہ بخار میں جھلک رہا ہے، اور رویاہ! یہودی بیمار بھیڑ کو قربانی تک کے واسطے جائز نہیں سمجھتے۔ تو نے رسول اللہ کے مرضیں نواسے کو قیدی بنایا ہے۔ بنو فاطمہ دنیا سے رخصت ہو چکے ان کی ایک نشانی عابد بیمار زندہ ہے جس کا تماشا دکھانے تو ابنِ زیاد اور یزید کی قربان گاہ میں لے جا رہا ہے عمر سعد، شر اور خوبی ایمان کی آنکھوں میں اپنے اعمال کو پرکھو اور انتظار کرو اس دن کا جس کی خبر نانا جان کی زبان مبارک نے کلامِ الہی کے حوالے سے دی اور جس کا نام یوم الحق ہے۔“

امام زین العابدینؑ نے پھوپھی کو روکا اور کہا:

”جو ہونا تھا وہ ہو گیا۔ اس پر بحث اور گفتگو سود مند نہیں

بند ہے بند ہے نماز فجر ادا کی، رات کی تاریکی آہستہ فنا ہو رہی تھی اور قدرت نے دن کی روشنی کی ہلکی سی چادر جنگل میں بچانی شروع کر دی تھی۔ ہوا کے جھونکے ٹھنڈے تھے اور پرندوں کا نغمہ فضائے آسمانی میں تیر رہا تھا کہ زمین سے زینب بنتِ علیؑ کی یہ دعا جنگل میں گنجی:

”خالق الموجودات! حسینؑ کے بعد زینب سلام اللہ علیہا کی پہلی رات ختم ہوئی۔ رات کس طرح کٹی اور دل پر کیا گذری؟ اس کا حال تیرے سوا کوئی نہیں جانتا۔ زمین سانپ بن کر ڈستی رہی اور آسمان پہاڑ کی طرح ٹوٹتا رہا۔ مگر تقدیر میں اب بھی موت نہ تھی۔ اللہ العالمین تجوہ کو معلوم ہے کہ ہوش سنبھالنے کے بعد آج پہلی مرتبہ تیرے حضور میں اس طرح حاضر ہوئی ہوں کہ ایمان ملامت کر رہا ہے۔ لیکن تو جانتا ہے کہ میں مجبور ہوں۔ مجھے پانی میسر نہیں کہ وضو کرتی۔ مٹی نصیب نہیں کہ قائم کرتی۔ میری گردن اور ہاتھ بند ہے ہوئے رکوع کے لاکن ہوں نہ سجدے کے۔ اے عالم الغیب ہم تینوں کی یہ نماز قضا کے برابر ہے مگر جس طرح بھی ہو سکی پڑھی۔ اگر قبول فرمائے تو بندہ نواز ہے۔“

زینبؓ کی اس دعا سے عمر سعد قریب آیا اور کہا:

”اگر پھنڈہ سخت ہے تو مجھ سے کہہ دیتیں۔ میں ڈھیلا کر

بیکار کے پاس اس کا جواب ایک خاموشی تھی جو ان تینوں کے علاوہ تمام اہل بیت پر طاری ہوئی۔ مسلم بن عقیل کا خاندان اس کی تاب نہ لاسکا اور مسلم کی شہزادی نے کہا:

”چپ زبان روک ایسی گستاخی نہ کر کہ زمین تجھ کو نہیں  
لے۔ یہ سر جو تیرے سامنے پڑا ہے اب بھی دونوں جہان  
کا مالک ہے۔“

نبی آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسلام کی خاطر طرح طرح کی تکالیف اٹھائیں، اف تک نہ کی، حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہاتھ اٹھا کر بدعا کرتے تو قیامت پا ہو جاتی۔ علی مرتضی نے قاتل کو شربت پلایا اور فرمایا:  
”میں نہ رہوں تو قاتل پر صرف ایک وار کیا جائے۔“

امام عالی مقام نے پورا کنبہ راہ حق میں قربان کر دیا، شیر خوار بچے کی قبر خود تکوار سے کھو دی اور دفن کیا، اسے کہتے ہیں ”نفسِ مطمئنہ“ کیا دنیا ایثار و قربانی کی ایسی مثال پیش کر سکتی ہے؟۔ آئندہ اہل بیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر کیا گزرے گی امام مظلوم کو نبی مرسل صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پہلے ہی مطلع کر دیا تھا۔ امام عالی مقام بدعا کرتے تو فوج یزید خس و

سب جل کے خاک ہوں جو ابھی بدعا کروں  
پر امت نبی ہے بجز صبر کیا کروں  
امت کا سفینہ تو ڈبویا نہیں جاتا  
فرزندوں کو کھویا انہیں کھویا نہیں جاتا  
(انیس)

ہے۔ البتہ ہم عمر سعد سے ایک کرم کے خواست گار ہیں کہ ہمارے باپ کا سر جو رات بھر ہماری آنکھوں کے سامنے پڑا رہا ہم کو دیدے۔ ہم سے زیادہ بدجنت انسان دنیا میں کون ہو گا کہ رسمیوں میں اس طرح گرفتار ہیں کہ انگل بھر سرک نہیں سکتے اگر یہ کہوں کہ رسیاں ڈھیلی کر دو تو گنہگار۔ اگر یہ خواہش کروں کہ مجھ کو میرے باپ کے سر تک پہنچا دو تو خاطی۔ ہاں یہ خواہش ہے کہ حسینؑ کا سر میری گود میں ڈال دو۔ میں اسے سینے سے چھٹائے ابن زیاد اور یزید کے دربار میں نہی خوشی چلا جاؤں گا۔

خوی نے جواب دیا:

”تو بیکار ہے اور شاید دمشق پہنچنے سے پہلے ہی موت آجائے مگر سن اور سمجھ کہ جس طرح تو اس سر کے واسطے بے چین ہے اس سے بہت زیادہ میں انعام کے واسطے مضطرب ہوں۔ تیرا باپ گمراہ تھا۔ اس نے خلیفہ یزید کی بیعت سے انکار کرنے کے بعد ہم کو کافی اذیت پہنچائی۔ تو یہی غنیمت سمجھ کہ ہم نے تم لوگوں کے سامنے حسینؑ کے سر کو ٹھوکریں نہ ماریں۔ اگر تو وعدہ کرے کہ اس کو اپنے پاؤں سے ٹھوکریں  
مارے گا تو یہ سر تجھ کو مل سکتا ہے۔“

امام علی زین العابدینؑ کل تک سخت علیل اور ایسے علیل کہ غشی کا ع  
طاہری رہتا تھا، علیل اب بھی ہیں لیکن اب ہوش و حواس میں ہیں۔ اے  
خدائے بزرگ و برتر کو امام علی (زین العابدینؑ) اور جناب نسب صلوٰۃ  
علیہا کے صبر کا امتحان مقصود ہے۔ اگلے صفحات میں انہیں امتحانات کی رو  
قلم ہو گی آپ ملاحظہ فرمائیں گے کہ تمام تر آلام و مصائب کے باوجود ای  
بیت رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کس طرح حق کا دفاع کرتے ہیں۔  
اور بے خطر ظالموں کا سامنا کرتے ہیں اور حق کا نعرہ بلند کرتے ہیں۔  
متاع لوح و قلم چھن گئی تو کیا غم ہے  
کہ خون دل میں ڈبوی ہیں انگلیاں میں نے  
(فیض)

نیک و بد کی جنگ ازل سے چلی آ رہی ہے۔ انبیاء ماسبق بھی سخ  
امتحانات سے گزر چکے ہیں۔ حضرت آدمؑ سے شروع کیجیے، نظر دوڑائی  
حضرت نوحؑ، حضرت ابراہیمؑ، حضرت یحییؑ کو دیکھئے، حضرت موسیؑ  
حضرت ایوبؑ، حضرت یونسؑ کو دیکھئے، کس کس کا نام لکھوں،  
فرمائیے۔ خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کتنے مصائب کا مق  
کیا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا  
ماًوْذِيَ نَبِيٌّ كَمَاًوْذِيْتُ  
کسی نبی کو اتنی اذیتیں نہیں دی گئی جتنی مجھے دی گئی۔

خاشاک ہو جاتی لیکن اہل بیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم راہِ حق کے  
سپاہی تھے، راہِ حق ہی ان کا اوڑھنا اور پچھونا تھا اور اسی راہ پر چلنا ان کا  
معمول زندگی تھا، کیوں نہ ہو:

شہادت ہے مطلوب و مقصودِ مومن  
نہ مال غنیمت نہ کشور کشائی  
(اقبال)

امام علی زین العابدینؑ بھی اسی صراطِ مستقیم کے راہی تھے، تمام  
مصطفیٰ برداشت کرتے رہے اور راہِ حق پر چلتے رہے۔ حضرت زینب  
سلام اللہ علیہا پھوپھی تھیں، ہر طرح قابلِ احترام، علی زین العابدینؑ امام  
وقت تھے، دونوں شخصیات نے ایک دوسرے کے مراتب کا خیال رکھا اور  
کاروانِ حق بڑھتا رہا:

زمانے میں یہ کیسا انقلاب آیا کہ کل تک جس گھر میں ملائیکہ  
المُقْرَبِینْ بھی اجازت کے بغیر داخل نہ ہوتے تھے آج اسی گھر کی بہو  
بیٹیاں اس طرح قیدی بنائی گئیں، وائے افسوس ان مسلمانوں پر جو ایک  
طرف تو محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا کلمہ پڑھتے ہیں اور دوسری طرف اہل  
بیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ذلیل و رسوا کرنے کے لئے قیدی بنا  
کر کوفہ روانہ کرتے ہیں۔ یاد رہے یہ وہی کوفہ ہے جو چند سال قبل تک  
عالمِ اسلام کا دارالخلافہ تھا۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر مکہ اور طائف میں کتنی مصیبیں پڑیں "تاریخ اسلام کا سفر" (حصہ اول) میں ملاحظہ فرمائیں۔

انبیاء و رسول علیہم السلام کے علاوہ بھی بہت سے خدا کے نیک بندے اس امتحان سے گزرتے رہے ہیں لیکن جو کچھ امام مظلوم اور ان کے ساتھیوں پر ہوا تاریخ اس کی مثال پیش نہیں کر سکتی:

ستیزہ کار رہا ہے ازل سے تا امروز  
چراغِ مصطفوی سے شرارِ بولہی  
(علامہ اقبال)

کے خبر تھی کہ لے کر چراغِ مصطفوی  
جہاں میں آگ لگاتی پھرے گی بولہی  
(جمیل مظہری)

لیکن ہر دور میں کچھ ایسے بلند کردار، نیک سیرت اور ایسے اہلِ دل نظر آتے ہیں جو حق پر جان دینے کو تیار رہتے ہیں۔ نبی آخر الزماں کے بعد اسی خاندان کے افراد موت کو شہد سے شیریں اور دودھ سے لذیذ تصور کرتے ہیں اور اوراقِ تاریخ پر اپنے نام نہ صرف ثبت کرتے ہیں بلکہ ان اوراق کو جاویداں بنا دیتے ہیں۔ واقعہ کربلا کی مثالِ دنیا آج تک پیش کرنے سے قادر ہے اور نہ آئندہ پیش کر سکے گی۔ کیوں نہ ہو! آخر نبی مرسل صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا گھر انہے تھا۔

ہر دور میں ملعون شفاقت ہے شر کی  
ہر عہد میں مسعود ہے قربانی شیز

ہرگز نمیر داں کہ دش زندہ شد بعشق

ثبت است بر جریدہ عالمِ دوامِ ما

جس کا دل محبت کے جذبے سے سرشار ہے اس کے لئے فنا نہیں  
محبت کی ہر نشانی ابدی زندگی کا ثبوت ہے۔ (حافظ)

☆ عمر ابن سعد نے اپنے مُردوں کو دفن کرایا اور شہداء کے لاشوں کو  
چھوڑ دیا۔ ابن اثیر کے بیان کے مطابق عمر ابن سعد دو دن کربلا میں رک  
رہا تاکہ اپنے مُردوں کو دفن کرائے، اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس کے  
فوجی کثرت سے مارے گئے تھے۔ ۱۱ محرم ۶۱ھ کو عمر ابن سعد کے حکم  
سے قافلة (اہلِ بیت) کوفہ روانہ کر دیا گیا۔

بظاہر آں رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سبکی ہوئی لیکن انہیں کیا پڑا

☆ عمر ابن سعد، حضرت سعد بن ابی وقاص کا بیٹا ہے اور حضرت سعد بن ابی وقاص اپنے زمانے کے انتہائی ذہادِ صحابہؓ میں سے تھے۔ شوئی قسم کہ انہیں حضرت سعد کا بیٹا عمرآل رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر ظلم ڈھاتا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ اس نے یہ سارا ظلم عبید اللہ اہن زیاد گورنر بصرہ اور کوفہ کے خوف سے کیا۔ عمر ابن سعد نے اپنے بیوی بچوں کو بچانے کی خاطر نواسہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ان کے جان شاروں کو شہید کیا اور اہل بیت کی مخدزراتِ عصمت کو اسیر کیا اور عترتِ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بھلا بیٹھا۔ آدمی جب دنیا پرست ہو جائے تو عاقبت بھلا بیٹھتا ہے اور جہنم کا ایندھن بنتا ہے۔ مظلوم جنت کی راہ لیتا ہے اور ظالم جہنم کی طرف گامزن ہوتا ہے۔ ابن سعد کی یہ بہت کمزور دلیل ہے کہ اس نے اپنے بال بچوں کو بچانے کے لئے ایسا کیا۔ آں رسول کی لاشوں کے ساتھ جو بے حرمتی ہوئی ہے اور اسیر ان کربلا کے ساتھ جو ظلم و تعدی کیا گیا ہے اس کا کوئی جواز نہیں تھا۔ قتل حسینؑ اور اصحابِ حسینؑ پر اہن زیاد کے حکم کی تعمیل ہو چکی تھی۔ بعد کے ظالمانہ اقدام طلب منفعت، ذاتی عناد اور امیرِ شام کو خوش کرنے کیلئے تھا۔

آج نخوت سے زمیں پر جو قدم رکھتے نہیں  
بنا میہ کا تفصیلی ذکر ”تاریخ اسلام کا سفر“ (حصہ سوم) میں لکھا جا رہا  
ہے۔ کچھ ذکر اگلے صفحات میں ملاحظہ فرمائیے۔

کربلا سے کوفہ کا فاصلے آج کل براہ راست ۵۷ کیلو میٹر ہے لیکن  
فوج یزید نے کاروانِ اہل بیت کو سیدھے راستہ سے لے جانے کے  
بجائے دور اور غیر معروف بستیوں سے گزارا تاکہ اہل بیت رسول مقبول  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور بنی ہاشم کو زیادہ سے زیادہ تکلیفیں پہنچیں لیکن  
اللہ تعالیٰ تو ظالموں کی رسی کو ڈھیل دیتا ہے تاکہ زیادہ سے زیادہ ظلم  
کر لیں پھر سخت پکڑ میں گرفتار ہوں:

وَلَا يَحْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لَا نُفْسِيْهِمْ أَنَّمَا  
نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوا أَثْمًا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ۔

اور کافر یہ گمان نہ کریں کہ ہم انہیں جو ڈھیل دے رہے ہیں وہ ان کے  
لئے بہتر ہے۔ ہم تو انہیں صرف اس لئے ڈھیل دے رہے ہیں تاکہ یہ لوگ  
اپنے گناہوں میں اور اضافہ کر لیں، آخر کار ان کے لئے ڈھیل کرنے والا  
عذاب ہو گا۔

روایات سے پتہ چلتا ہے کہ جن قبیلوں نے شہادے کربلا کے سر قلم  
کئے تھے انہیں اپنے پاس محفوظ رکھا تھا تاکہ شہداء کے سر دکھا کر عمر ابن  
سعد سے انعام حاصل کریں۔ ابن اثیر نے ان شہداء کے سروں کی تفصیل  
یوں بیان کی ہے:

کہ خدائے بزرگ و برتر نے آل رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بلند ترین  
مراتب عطا فرمادیئے ہیں۔ دنیا کی ظاہری ذلت و خواری کی کوئی حیثیت  
نہیں، خدا کے نیک بندے کا نٹوں میں بھی پھولوں کی سی زندگی گزارتے  
ہیں، کیوں نہ ہو یہ حسینی قافلہ والے تو ان کی اولاد تھے جن کے بارے  
میں پیغمبرِ اسلام، مرسلِ اعظم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:  
”عَلَىٰ قَسِيمُ النَّارِ وَالْجَنَّةِ، فَاطِمَهُ خَاتُونِ حَنَّتُ وَالْحَسَنُ وَ  
الْحُسَيْنُ سَيِّدُ الشَّبَابِ أَهْلُ الْجَنَّةِ۔“

شامیوں کی تو تمام تر خواہش یہی تھی کہ ”نورِ خدا“ کو ہمیشہ کے لئے  
بجا دیں لیکن انہیں کیا خبر کہ:  
چراغ نے را کہ ایزد بر فروزد  
کے گرف پ کند، ریش بسو زد  
قدرت کے جلائے ہوئے چراغ کو بھانے والے کا چہرہ جھلس جاتا ہے۔  
یا یوں کہیے:

نورِ خدا ہے کفر کی حرکت پہ خنده زن  
پھونکوں سے یہ چراغ بھایا نہ جائے گا  
مقامِ عبرت ہے کہ جن کو اپنی فتح پر ناز تھا ان کا حشر عبرت ناک ہوا،  
بنو عباس اقتدار میں آئے تو بنا میہ کا عالم یہ تھا:  
دیکھنا کل ٹھوکریں کھاتے پھریں گے ان کے سر

نے اپنے گھوڑے کی گردن سے لٹکا رکھا تھا۔  
کہتے ہیں کہ وہ آدمی (خولی) جو امام کا سر لئے ہوئے تھا، کوفہ اس وقت پہنچا جب رات ہو گئی تھی اور پس زیاد کے محل کا دروازہ بند ہو چکا تھا اس لئے وہ امام کا سر اپنے گھر لے گیا اور ایک گوشے میں رکھ دیا اور اپنی زوجہ سے کہا:

”تیرے لئے زمانہ بھر کی دولت لایا ہوں۔ یہ حسین کا سر ہے جو تیرے گھر میں ہے۔“

زوجہ لرزکر چلائی:

”تیرے اوپر تف ہو آدمی تو سوتا اور چاندی لاتے ہیں اور تو دختر پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بیٹے کا سر لے کر آیا ہے۔ خدا کی قسم! میں تیرے ساتھ اس گھر میں ہرگز نہ رہوں گی۔“  
اس کے بعد وہ گھر سے باہر چلی گئی۔

### شہداء کرblast کی تدفین

پچھے صفحات میں لکھا جا چکا ہے کہ عمر ابن سعد حادثہ کرblast کے بعد وہاں رکا رہا اور اپنی فوج کی لاشوں کو دفن کرایا لیکن شہداء کرblast کی نعشوں کو یوں ہی چھوڑ دیا۔ اس کے جانے کے بعد بنی اسد کے کچھ لوگ وہاں آئے اور شہداء کے نعشوں کو دفن کیا۔ کرblast پہنچنے کے بعد امام عالی کامرانی کی اطلاع ہو جائے۔ حبیب ابن مظاہر کا سر ان کے قاتل

|       |                                                                       |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| ۲۰    | (۱) بنی ہوازن کے یزیدی سپاہیوں کے پاس (ان کا سردار شربن ذی الجوش تھا) |
| ۱۳    | (۲) بنی کنده کے پاس (سردار قیس بن اشعب)                               |
| ۱۷    | (۳) بنی تمیم کے پاس                                                   |
| ۶     | (۴) بنی اسد کے یزیدی سپاہیوں کے پاس                                   |
| ۷     | (۵) بنی مدح کے پاس                                                    |
| ۸/۷   | ان کے علاوہ دیگر لشکریوں کے پاس                                       |
| ۱۷/۱۰ | مکل تعداد                                                             |

کچھ مورخین نے شہداء کی تعداد ۲۷۲/۳۷ لکھی ہے۔

قافلہ حسین اسیر ہو چکا، شہداء کے سر اکٹھا کر لئے گئے، دوپھر کے بعد عمر ابن سعد نے حمید بن بکیر کی سرکردگی میں قافلہ کو روانگی کا حکم دیا۔ روانگی سے قبل فوج یزید میں کوچ کے شادیانے بجے، لشکر یزید خوشی کے نفرے لگاتے رہے۔ روایتوں کے مطابق امام مظلوم کا لٹا ہوا قافلہ دوسرے یا تیسرا دن کوفہ پہنچا۔

قافلہ امام مظلوم اس طرح روانہ ہوا کہ شہداء کے سر نیزوں پر بلند آگے آگے تھے۔ ہاں دوسرے نیزوں پر بلند نظر نہیں آرہے تھے کیونکہ عمر ابن سعد نے سید الشہداء امام حسین کا سر عاشرہ کے روز ہی خولی بن یزید اصحابی کے ذریعہ کوفہ روانہ کر دیا تھا تاکہ عبید اللہ ابن زیاد گورنر کوفہ کو کامرانی کی اطلاع ہو جائے۔ حبیب ابن مظاہر کا سر ان کے قاتل

## قافلہ آں رسول مقبولؐ کی کوفہ آمد

قافلہ علی (امام زین العابدینؑ) و نبیب گبرئی سلام اللہ علیہما، کر سے ۱۱ محرم الحرام ۶۱ھ کو دو پھر بعد روانہ کیا گیا، مختلف آباد اور غیرہ علاقوں سے گزرتا ہوا کوفہ پہنچا۔ عبید اللہ ابن زیاد، حاکم کوفہ نے چار بار طرف یہ پروپیگنڈہ کرایا تھا کہ ایک فرد نے حاکم وقت کے خلاف بغاوم کی جسے قتل کر دیا گیا اور اب اس کے باقی ساتھی گرفتار کر کے کوفہ لات جا رہے ہیں۔ ستم بالائے ستم کامیابی کے جشن کا اہتمام بھی کیا گیا کوتوالی شہر کوفہ عمر ابن حریث کو حکم دیا کہ جشن کا پورا انتظام کیا جائے جگہ جگہ پویس لگا دی گئی تاکہ کوئی بدنی برپا نہ ہو۔ حقیقت سے بے عوام راستوں پر کھڑے ہو گئے کہ جشن دیکھیں۔ ہر طرف جشن کا سر تھا، انہیں کیا خبر کہ قید کر کے لائی جانے والی ہستیاں اہل بیت رہ مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں جن کا وہ کلمہ پڑھتے ہیں۔

جناب نبیب اس قافلے کی قافلہ سالار تھیں اور صبر و ضبط کا بے مثال مظاہرہ فرمائی تھیں۔ ایک طرف بیمار بستیجہ کو سنجدال رہی تھیں دوسرے (۲۰۰۳ء) کو شہدائے کربلا کے چہلم کے موقع پر بغداد، موصل، نجف اور دیگر دور دراز مقامات سے تقریباً ۵ لاکھ مسلمان پیدل وارد کربلا ہوئے۔ صدام نے پچھلے میں بائیس سالوں سے جلوی شہدائے کربلا پر پابندی لگا رکھی تھی۔ ان دنوں کربلا اور مضافات کربلا میں انسانوں کا ٹھاٹھیں مارتا ہوا سمندر دکھائی دے رہا تھا۔

مقام نے بنی اسد سے کربلا کی زمین خریدی تھی اور پھر انہیں کو ہبہ کر دی تھی اور فرمایا تھا کہ میرے بعد میرے عزیزوں کے لاشوں کو دفن کر دینا۔ ان قبروں پر خدا کے فضل و کرم سے عالی شان مقبرے<sup>(۱)</sup> بنے اور ہر سال لاکھوں<sup>(۲)</sup> انسان آج بھی دنیا کے کونے کونے سے زیارت کے لئے حاضر ہوتے ہیں اور ظالموں کا نام و نشان ہمیشہ کے لئے مت گیا۔

(۱) ان مقابر کی تصاویر آغاز کتاب میں ملاحظہ کی ہوں گی۔

(۲) بی بی اور عالمی میڈیا کے مطابق اس سال (۲۰۱۳ھ مطابق ۲۲ اپریل ۲۰۰۳ء) کو شہدائے کربلا کے چہلم کے موقع پر بغداد، موصل، نجف اور دیگر دور دراز مضافات سے تقریباً ۵ لاکھ مسلمان پیدل وارد کربلا ہوئے۔ صدام نے پچھلے میں بائیس سالوں سے جلوی شہدائے کربلا پر پابندی لگا رکھی تھی۔ ان دنوں کربلا اور مضافات کربلا میں انسانوں کا ٹھاٹھیں مارتا ہوا سمندر دکھائی دے رہا تھا۔

ہے لیکن میں سمجھتا ہوں اللہ تعالیٰ حق و صداقت اور باطل و کذب کا امتحان لے رہا ہے۔ کتاب کے شروع میں، میں نے چند آیات لکھی تھیں، کچھ آیات یہاں دہراتا ہوں، آپ انہیں پڑھیں اور غور فرمائیں فتح حق کی ہوئی یا باطل کی۔ ارشاد خداوندی ہے کہ:

وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَالِ  
الْأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ۔ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُّصِيبَةٌ  
قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ۔

اور ضرور بالضرور ہم تمہیں آزمائیں گے، خوف، بھوک اور مال و جان اور چلouں کی کمی، کسی نہ کسی چیز کے ساتھ اور خوشخبری دیجئے ان صبر کرنے والوں کو کہ جب کوئی تکلیف دہ بات ان کے سامنے آئے ان کا قول یہ ہو کہ بلاشبہ ہم اللہ کے ہیں اور بلاشبہ ہمیں اسی کی طرف پلٹ کر جاتا ہے۔

(سورہ البقرہ، آیت ۱۵۵، ۱۵۶)

وَقُلْ حَمَّ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ هُوَقًا  
اور کہہ دیجئے کہ حق آگیا اور باطل مت گیا یقیناً باطل تو متنے والا ہی ہے۔  
(سورہ نبی اسرائیل کا، آیت ۸۱)

بظاہر دنیاوی لحاظ سے قافلہ حسینی ناکام ہوا اور فوج یزید کا میاں قرار پائی لیکن از روئے قرآن حسینی قافلہ نے ان مت کامیابی حاصل کی اور جنت کے مستحق ہوئے۔

سر کئے، کنبہ مرے، سب کچھ لئے  
دامنِ احمد نہ ہاتھوں سے چھٹے  
اب ذرا صلح حدیبیہ پر نظر دوڑائیے۔ ہو سکے تو ”تاریخ اسلام کا سفر“

نبی کی نواوسی حضرت زینب سید علی اکبر رضی  
تھیں۔ اخلاقِ محمدی کی تصویر زینب سلام اللہ علیہا اپنے دو معصوم بچوں کی شہادت، برہنہ سری اور اسیر ہونے کے باوجود مجسمہ حیاء اور غیرت تھیں وہ صولتِ حیدری کی یادگار در بذر پھرائے جانے کے باوجود راہِ حق پر مستقل اور مضبوط رہیں اور اپنے خطبوں سے علیٰ کی بیٹی نے فرعون وقت کا سرچکل ڈالا۔

قافلہ شہر میں داخل ہوتا ہے

اہل بیت کا لٹا ہوا قافلہ قیدیوں کی شکل میں شہر میں داخل ہوا۔ آگے آگے چند نیزہ بردار تھے جن کے نیزوں پر شہدائے کربلا کے سر بلند تھے، اس کے پیچھے اونٹوں پر سوار بچے اور بیباں تھیں جن کے چہرے گرد سے اٹے ہوئے اور سر کھلے ہوئے تھے۔ ان سب سے آگے ایک نوجوان تھا جس کے پیروں میں بیڑیاں، ہاتھوں میں ہتھکڑیاں اور گلے میں طوق تھا۔ آپ سمجھے، یہ فرشتہ صفت انسان کون تھا؟ یہ تھے علی (زین العابدین)، امام مظلوم کے بیٹے۔ علی مرتضیٰ و خاتونِ جنت کے پوتے، نبی مرسل صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پرنسوں، جن کا چہرہ گرد و غبار سے اٹا ہوا، لباس پھٹا ہوا، بھوک و پیاس اور شدتِ غم سے منہ اترنا ہوا لیکن نورِ حق چہرے پر نمایاں تھا۔ عوام حیران کہ اس کسپرسی کی حالت میں بھی چہرہ سے نور پک رہا تھا، یہ نوجوان کون ہو سکتا ہے؟

کچھ لوگ اسے انقلاب زمانہ کہہ سکتے ہیں اور بظاہر لگتا بھی ایسا ہی

## کوفہ میں خطبات کی ابتداء

اہل بیت اطہار کربلا سے کوفہ تک بالکل خاموش رہے۔ سیدُ التجادُ<sup>ؑ</sup> ان واقعات سے کوئی بات نہیں کی لیکن جب کوفہ میں داخل ہوئے تو آپ نے اندازہ کر لیا کہ اب مقصدِ حسینؑ کے اظہار کا وقت آپنچا ہے لہذا انہوں نے خطبات کے ذریعہ فلسفہ شہادتِ امام حسینؑ کو بیان کرنا شروع کیا اور دنیا والوں پر یہ ثابت کر دیا کہ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے گھرانے والے خواہ چھوٹے ہوں یا بڑے، مرد ہوں یا عورت قید سلاسل میں بنتا ہوں یا آزاد، دینِ محمدی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بقاء کے لئے اور حق کی سر بلندی کے لئے نہ حکومتِ اجتماعی سے گھبراتے ہیں اور نہ اقتدارِ شاہی سے مرعوب ہوتے ہیں۔ اس موقع پر بازارِ کوفہ سے گزرتے ہوئے سب سے پہلے امام حسینؑ کی چھوٹی صاحبزادی جناب فاطمہ نے کوفیوں کو مخاطب کر کے یوں ارشاد فرمایا کہ ساری حقیقت بے نقاب ہوگئی۔ آپ کے خطبے سے قبل عوام حقیقت سے نا آشنا تھے کیونکہ یزیدی فوج حادثہ کربلا کو چھپانا چاہتی تھی۔ خطباتِ فاطمہ بنت حسینؑ، حضرت زینب صلوٰۃ اللہ علیہا اور حضرت سیدُ التجادُ نے حقائق کو طشتِ اذبام کر دیا اس طرح یزیدی فوج کی تمام ترمذیریں ناکام ہو گئیں۔

(حصہ اول) کے بابِ صلحِ حدیبیہ کو ایک بار پڑھ لیجئے۔ بظاہر تو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے دب کر صلح کی جیسا کہ کچھ مسلمانوں کا بھی خیال تھا لیکن یہ صلح ایسی فتح تھی کہ سورہ فتح نازل ہوئی۔ اس صلح کے بعد بہت سے غزوے ہوئے، سرایا ہوئے لیکن آئیہ فتح نازل نہیں ہوئی۔

ان واقعات سے ظاہری اور باطنی کامیابی عیاں ہو جاتی ہے۔

مانا کہ قافلہ حسینؑ ظاہری طور پر شکست خورده تھا، ان پر مصائب کا پہاڑ ٹوٹا، اب ذرا دل پر ہاتھ رکھ کر اور خدائے بزرگ و برتر کو حاضر و ناظر جان کر فرمائیے ”یادِ حسینؑ کی منائی جاتی ہے یا یزید کی؟“۔ حقیقت

حال تو یہ ہے کہ:

لفظِ یزیدِ داخلِ دشام ہو گیا  
شاہ عبداللطیف بھٹائی شہدائے کربلا کے بارے میں فرماتے ہیں:-  
انہیں کب موت کا کھلا تھا کب پروائے لشکر تھی  
شہادت ان کی قسم تھی، اجل ان کا مقدر تھا  
(اصل شعر سندھی زبان میں ہے)

إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فُتُحًا مُبِينًا  
یقیناً ہم نے آپ کو ایک بڑی نمایاں فتح عطا کی۔  
(سورہ فتح آیت ۲۸)

اپنی نعمتوں سے ہم کو نوازا ہے اور اپنے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ہم کو عزت بخشی۔ اسی اللہ تعالیٰ کی عنایت ہے کہ ہم تمام مخلوق خدا سے افضل و برتر ہیں۔

اے کوفیو! تم نے ہم کو جھٹالیا، تم نے کفر اختیار کیا۔ تم نے ہمارے مردوں کو قتل کرنا جائز سمجھا اور ہمارے اموال کو مال غنیمت جان کر لوٹا جیسے ہم اولاد رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نہ تھے بلکہ تُرک و کابل کے کفار کی اولاد تھے کہ تم نے ہم کو اس طرح ذلیل و رسوائی کیا۔ تم نے آج ہمارے پدر بزرگوار حسینؑ کو شہید کیا جس طرح اس سے قبل ہمارے جد بزرگوار حضرت علیؑ کو شہید کیا تھا۔ تمہاری تواروں سے اہل بیت کا خون ٹپک رہا ہے۔ کتنا پرانا بغض (۱) و کینہ تھا جس کو ظاہر کر کے تم نے اپنی آنکھوں کو ٹھنڈا کیا اور اپنے دلوں کو خوش کیا۔ تم نے خدا سے مکاری کی لیکن یقین کرلو کہ خدا بھی بہترین تدبیر کرنے والا ہے۔<sup>(۲)</sup>

(۱) تمام معترض تاریخی کتابوں میں مذکور ہے کہ یزید نے دمشق کے بھرے دربار میں چند اشعار پڑھے تھے اور کہا تھا ”کاش میرے بزرگ زندہ ہوتے تو دیکھ کر خوش ہوتے کہ میں نے آل بنی ہاشم سے بدلہ چکا لیا ہے۔“ اشعار اور ترجمہ اگلے صفحات پر ملاحظہ فرمائیں۔

(۲) وَمَكْرُوٰ وَمَكْرُرَ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَكْرِرِينَ  
ان لوگوں نے تدبیر سوچیں اور اللہ نے (بھی جوابی) تدبیر فرمائی کہ اللہ بہترین زمین پر اس کے بندوں کے لئے ہادی اور رہبر ہیں۔ اس نے

بازارِ کوفہ میں فاطمہ بنت الحسینؑ کا خطبہ

الْحَمْدُ لِلَّهِ عَدَدَ الرَّمْلِ وَالْحَضْنِ.....الاخیار۔

حمد ہے خدا کی، تعداد میں اس قدر جتنی ریگ صحراء اور سگریزے ہیں اور وزن میں اتنی جتنی عرش سے تا فرش تک تمام چیزیں ہیں۔ میں اس کی حمد کرتی ہوں اور اس پر ایمانِ کامل رکھتی ہوں اور اس بات کی گواہی دیتی ہوں کہ اس کے سوا کوئی معبود نہیں، اس کا کوئی شریک نہیں۔ محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس کے بندے اور رسول ہیں۔

(اے لوگو!) اولادِ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم دریائے فرات کے کنارے ذبح کر ڈالی گئی اور ان کے لاشہائے مقدسہ کو بغیر کفن و دفن چھوڑ دیا گیا۔ اے خدا! میں تیرے اور جھوٹ اور بہتان لگانے سے پناہ مانگتی ہوں۔

اے کوفیو! اے مکارو! اور اے دغا بازو! خداوندِ عالم نے ہم اہل بیت کی تمہارے ذریعہ اور تم لوگوں کی ہمارے ذریعہ آزمائش کی ہے۔ خدا مصیبتوں سے ہمارا امتحان لے کر ہم کو اچھی جزادے گا۔ خدا نے ہم کو اپنا علم اور اپنی حکمت قرار دیا ہے ہم علم خدا کے معدن اس کی حکمت کا ظرف اور اس کی زمین پر اس کے بندوں کے لئے ہادی اور رہبر ہیں۔ اس نے

اے کوفیو! تمہارا برا ہو، تم کون سا عذر رسول اللہ کے سامنے پیش کرو گے جب کہ تم نے ان کے بھائی علی بن ابی طالب، ان کی طیب و طاہر ذریت اور ان کی پاک و پاکیزہ عترت کے ساتھ نہایت بُرا سلوک کیا۔

حقیقت حال کا معلوم ہونا تھا۔ (گو ابھی فاطمہ بنت الحسین کا خطبہ جاری تھا) کہ ہر طرف سے گریہ و بکا کی آوازیں بلند ہوئیں اور مجمع میں سے لوگوں نے بآوازِ بلند کہا:

”اے پاک و طیب و طاہر کی صاحبزادی! اپنے خطبہ کو روک لیجیے کیونکہ آپ نے ہمارے دلوں میں رنج و غم کی آگ بھڑکا دی۔ ہماری گردنیں جھک گئیں اور ہمارے قلب و جگر جلنے لگے۔“

چند ساعت پہلے تک بازارِ کوفہ کے لوگ خوشیاں منا رہے تھے کیونکہ وہ حقیقت حال سے ناواقف اور حکومتی پروپگنڈے کے شکار تھے حقائق سامنے آئے تو وہی لوگ جواب تک خوشیاں منا رہے تھے آہ و ذاری کرنے لگے۔ جب جناب فاطمہ بنت الحسین خطبہ دے رہی تھیں اُس وقت جناب زینب کی نظروں میں وہ منظرِ گھوم رہا ہو گا جب اسی کوفہ میں حضرت علی خلیفہ وقت تھے اور وہ دختر کی حیثیت سے نہایت ممتاز مرتبہ پر فائز تھیں۔ کوفہ کی خواتین بھی ان کی ایک جھلک دیکھنے کی متمنی ہوتی تھیں

تم ہمارا ہو گئی بہانے اور ہمارے اموال لوٹنے پر خوش نہ ہو جانا کیونکہ ہم پر جو بھی مصیبت کے پھاڑ ٹوٹے ہیں وہ سب ہمارے اعمال سے پہلے لوحِ محفوظ میں لکھے ہوئے تھے اور یہ اللہ تعالیٰ کیلئے آسان ہے۔ یہ سب اس لئے تھا کہ خدا تم سے آسانی سے بدلہ لے سکے۔ تم نے جو کچھ کیا اس پر نازار نہ ہو، خدا کبھی مغرور اور مبتکبہ سے خوش نہیں ہوتا۔

اے کوفیو! تمہارا برا ہو۔ تم پر خدا کی لعنت، تم اس عذاب کا انتظار کرو۔ تمہارے اوپر آسانوں سے مصیبتوں نازل ہوں گی اور ایسا عذاب آئے گا جو تم کو پیس ڈالے گا پھر قیامت کے دن تم ہمیشہ ہمیشہ عذاب میں بنتا کر دیئے جاؤ گے کیونکہ تم نے ہمارے اوپر بڑا ظلم کیا ہے، ظالمین پر خدا کی لعنت ہے۔ کیا تم نہیں جانتے کہ تمہارے کن خبیث لوگوں نے ہم سے جنگ کی۔ کن منہوں ہاتھوں سے تم نے ہمارے اوپر تیر برسائے اور کن منہوں پیروں سے تم ہماری طرف بڑھے۔ خدا کی قسم تمہارے دل سخت ہو گئے، تمہارے جگر پتھر ہو گئے، تمہارے دلوں پر تمہارے کانوں پر اور تمہاری آنکھوں پر مہریں لگ گئیں، تم پر شیطان نے پوری طرح قابو پالیا اور تمہاری آنکھوں پر گمراہی کا پرده ڈال دیا، پھر کبھی ہدایت نہیں پاسکتے۔

کاتتی تھی اور پھر خود ہی اسے ٹکرے ٹکرے کر ڈالتی تھی ☆ قسمیں کھا کر پلنے والو! کذب و غرور کے مجسمو! لوعذیوں کی سی خوشامد اور دشمنوں کی طرح عیب جوئی کرتے ہو؟ ظالموا! تم گھورے پرائی ہوئی ہریاں اور جھوٹی ملتع کاری کی طرح بے قیمت ہو۔ کس بری طرح تم نے اپنی عاقبت خراب کی ہے!  
اب غصب الہی کے لئے تیار رہو۔ تم ہمیشہ عذاب میں بیٹلا رہو گے۔ کیوں ستم گرو! آنسوؤں سے منہ دھو رہے ہو۔ ہاں روڈا! تم رونے کے مستحق ہو، ہننے سے زیادہ روڈا! تم نے اپنے دامن پر وہ دھبہ لگایا ہے جو دھوئے نہیں چھٹے گا۔  
کوفہ والو! یہ اندھیر کہ خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بیٹے اور سردارِ جوانانِ جنت کو قتل کر ڈالا؟  
بے جھیتو! تم نے اسے خاک و خون میں ملایا ہے جو تمہارے لئے کعبہ امن، جائے پناہ، صلح و آتشی کی آماجگاہ اور منارہ ہدایت تھا۔

☆ وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتْ غَرَلَهَا مِنْ بَعْدِ فُرْوَةِ الْكَانَةِ تَسْجُدُونَ أَيْمَانَكُمْ دَخْلًا يَسْتَكْمِمُ  
اور تم اس عورت کی طرح نہ ہوتا جس نے پوری طاقت سے سوت کاتنے کے بعد اسے ٹکرے کر ڈالا تم اپنی قسموں کو آپس میں فساد کا ذریعہ بناتے ہو۔ (سورہ الحلق، ۱۶، آیت ۹۲)

نبی کی نواہی حضرت زینب سید علی اکبر رضوی  
اور ان کا نہایت بلند مرتبہ و مقام تھا۔ صرف بیس میں برس میں زمانہ ایسا بدل گیا تھا کہ وہ قیدی کی صورت میں بازار میں کھڑی تھیں۔ یقیناً انہوں نے بہت سوچا ہوگا۔ غور فرمایا ہوگا تبھی تو انہوں نے فاطمہ بنت الحسینؑ کے خطبہ کے ختم ہونے کے بعد اپنے خطبہ کا آغاز کیا۔

### کوفہ میں جناب زینب کا خطبہ

الحمد لله والصلوة على ابى محمد وآلہ الطیبین الاخیار.....  
اوڈی علی ارم۔

حمد و سپاس اللہ کے لئے اور درود و سلام میرے پدر بزرگوار محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ان کے پاک اور نیک اہل بیت پر!  
درود و سلام بھیجننا نہایت اہم ہے لہذا آیت اور ترجمہ پیش خدمت ہے:  
إِنَّ اللَّهَ وَمَلَكِتَهُ يُصَلُّوْنَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوْا عَلَيْهِ  
وَسَلِّمُوا تَسْلِيْمًا۔

اللہ اور اس کے فرشتے یقیناً نبی پر درود بھیجتے ہیں، اے ایمان والو! تم بھی ان پر درود و سلام بھیجو جیسے سلام بھیجنے کا حق ہے۔ (سورہ الاحزاب، ۳۳، آیت ۵۶)

کوفہ والو!  
عذر و فریب کے پچاریو! رو رہے ہو؟ تمہارے یہ آنسو کبھی نہ رکیں۔ ہمیشہ فریاد کرتے رہو، مکاری کے پتلو!  
تم تو اس عورت کی طرح سے ہو، جو محنت سے سوت

کر سکتے، وقت قبضہ قدرت سے باہر نہیں ہے۔ انتقام کی گھریوں  
کو قریب سمجھو! اور داورِ محشر، گنہگاروں کی گھات میں ہے۔  
پھر آپ نے فرمایا: کوفیو!

تم اس وقت کیا جواب دو گے جب پیغمبرِ خدا صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم تم سے کہیں گے کہ تم آخری امت ہو، تم نے میری  
اولاد، میرے اہلِ بیت میری حرمت اور میرے ناموس کے  
ساتھ یہ کیا کیا؟ میرے گھرانے کی کچھ ہستیوں کو اسیر بنایا اور  
بعض کو قتل کر ڈالا!

کیوں! میرے احسانات رشد و ہدایت کی یہی جزا تھی؟  
یہی صدھ تھا کہ میرے بعد میرے عزیزوں اور میری آل،  
اولاد کے ساتھ یہ سلوک کیا جاتا؟  
اہلِ کوفہ! اندیشہ ہے کہ کہیں تمہارا بھی وہی حشر نہ ہو جو  
شداد اور اس کی امت کا ہوا!

قافلہ حسینی کو بدرتین مصائب میں مبتلا رکھا گیا تھا اس کے باوجود علیٰ

(۱) قُلْ لَا أَسْتَلِكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةُ فِي الْقُرْبَى۔

یعنی کہہ دو اے نبی! میں بجز اپنے اہلِ بیت کی محبت کے تم سے اور  
کوئی اجر نہیں چاہتا۔ (سورہ الشوریٰ، ۲۲، آیت ۲۲)

(۲) مصر کے خالم بادشاہ شداد نے بے شمار دولت جمع کی، محلی بنایا، خدائی کا دعویٰ کیا  
لیکن آخر کار دولت کے ساتھ زمین میں دفن ہو گیا۔

غور تو کرو تم نے کتنا بڑا گناہ کیا ہے؟ کس بڑی طرح تم  
رحمتِ الہی سے دور ہوئے ہو، تمہارے مسامی عبث، کوشش  
بے سود۔

ذلت و خواری کے خریدارو! تم عذاب میں ضرور گرفتار ہو گے!  
وائے ہو تم پا!

حق فروشو! تم نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے  
کلیجے کو پاش پاش اور ان کے حرم کو بے پرده کیا!

کتنے اچھے اور سچے لوگوں کا خون بہایا اور کن کن طریقوں  
سے سرکار ختم المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حرمت ضائع کی!  
کوفیو! تم نے وہ کام کیا جس کے سبب کچھ دور نہیں کہ  
آسمان پھٹ پڑے زمین شق ہو جائے اور پہاڑ ریزہ ریزہ ہو  
جائیں، تمہاری برا بیاں آفاق گیر ہیں، تمہاری بد اعمالی نے  
پوری دنیا کو گھیرے میں لے رکھا ہے،

سنو! تم حیران ہو کہ اس واقعہ سے آسمان نے خون برسایا۔

ٹھہر وہ عذاب! آخرت اس سے زیادہ تمہیں رسو کرے گا  
اور وہ بھی اس وقت جب کہ نہ تمہارا کوئی حامی ہو گا نہ مددگار!  
ہاں! یقین مانو، یہ مہلت کے لمحے تمہارے بوجھ کو ہلکا نہیں

بیعت کی، پھر تم لوگوں نے ہی ان کو شہید کر دیا۔ تمہارا برا ہو! تم نے اپنی ہلاکت و بربادی کا سامان خود مہیا کر لیا۔ تمہارے نفوس کس قدر خبیث اور تمہارے دل کتنے بڑے ہیں، تم کن آنکھوں سے رسول خدا کو دیکھو گے، جب وہ تم سے باز پُرس کریں گے اور کہیں گے کہ اے کوفیو! تم لوگوں نے میری عترت کو قتل کیا اور میرے اہلِ حرم کو ذلیل کیا، تم سب میری امت سے خارج ہو۔

امام کی تقریسن کر اہل کوفہ کے دل دہل گئے۔ ندامت و پشیمانی ان کا مقدار بن گئی، وہ انہتائی شرمندگی کی حالت میں سر جھکائے گریے و بکا کرنے لگے۔

عبداللہ ابن زیاد نے اہل کوفہ کو محصور کر رکھا تھا، کسی کو خبر نہیں کہ کربلا میں کیا ہو رہا ہے اور کن لوگوں پر ظلم ہو رہا ہے۔ انہیں تو یہ بتایا علی بن علی ابن ابی طالب ہوں۔ سنو! میں علی بن الحسین بن علی ابن ابی طالب ہوں۔ میں اس کا فرزند ہوں جس کو ذلیل و رسوا کیا گیا، جس کا سامان لوٹ لیا گیا۔ جس بیعت سے انکار کیا گیا کہ یزید انہتائی بدکردار، ظالم اور دنیا پرست تھا۔ اسلامی اقدار کی اس کو قطعی پراہ نہ ہی، چنانچہ ان پر ظلم کا پہاڑ نوٹا۔ عبد اللہ، زیاد کا بیٹا تھا اور زیادؑ کے بطن سے پیدا ہوا۔ امیر شام نے اسے اپنے خاندان میں شامل کر لیا۔ جب خون میں خرابی ہو تو شرافت کہاں سے آئے:

گندم از گندم بروید، جوز جو گندم گندم سے ہی پیدا ہوتا ہے اور جو، جو سے یا یوں کہیے: آنچہ در دیگ بود، بہ چچہ بر آید چچہ سے وہی چیز نکلتی ہے جو دیگ میں ہو

کی بیٹی نبی آخرالزمانؑ کی نواسی نے اس عالم میں بھی ایسا فصح و بلیغ خطبہ ارشاد فرمایا کہ دنیا آج تک حیران ہے۔

### بازارِ کوفہ میں سید السجادؑ کا خطبہ

جب حضرت زینب صلواۃ اللہ علیہا کوفیوں کو خطاب کر چکیں تو سید السجادؑ بیمار کربلا امام زین العابدینؑ تماشائیوں کی جانب متوجہ ہوئے۔ کمن اور مصیبت زدہ امامؑ نے تھرائی ہوئی آواز میں پہلے تو خدا کی حمد و شاء کی، ختمی مرتبہ حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر درود و سلام بھیجے، اس کے بعد ارشاد فرمایا:

”اے لوگو جو مجھے پہچانتا ہے وہ پہچانتا ہے اور جو نہیں پہچانتا اسے میں اپنا تعارف کرتا ہوں۔ سنو! میں علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب ہوں۔ میں اس کا فرزند ہوں جس کو ذلیل و رسوا کیا گیا، جس کا سامان لوٹ لیا گیا۔ جس کے اہل و عیال قید کر دیئے گئے جو ساحلِ فرات پر ذبح کر دیئے گئے اور جن کی لاش (زمین کربلا) پر بے گور و کفن چھوڑ دی گئی۔ اے لوگو! خدا کا واسطہ، ذرا سوچو! تم لوگوں نے میرے پدر بزرگوار کو خط لکھ کر بلا یا پھر تم ہی لوگوں نے ان کو دھوکہ دیا۔ تم ہی نے ان کے ساتھ عہد و پیمان کیا اور ان کی

## اسیران کر بلا در بارِ ابن زیاد میں

خطبات دیئے جاتے رہے ، قافلہ بڑھتا رہا آخر کار یہ لٹا پٹا قافلہ دربارِ کوفہ میں لا یا گیا۔ دربار ہر طرح سے سجا ہوا تھا ، حکومت اور علاقے کے اہلِ ثروت اور صاحبانِ اقتدار اپنی کرسیوں پر بیٹھے ہوئے اسیروں کی آمد کے منتظر تھے کہ سید اسجاد اور مخدّراتِ عصمت و طہارت کو دربار میں پیش کیا گیا۔

عبداللہ ابن زیاد اسیروں کی طرف نہایت رعوت سے دیکھ رہا تھا کہ اس کی نظر ایوان کے آخری حصہ میں ایک پریشان حال لیکن پر وقار خاتون پر پڑی جو تمام تر پریشانیوں اور بدحالی کے باوجود پر سکون بیٹھی ہوئی تھیں۔

عبداللہ نے نہایت تلخ لہجہ میں دریافت کیا ، یہ کون خاتون ہے؟ مجمع خاموش رہا۔ اس نے دوبارہ وہی سوال نہایت رعوت سے پوچھا لیکن کوئی جواب نہیں ملا۔ اب عبداللہ ابن زیاد اپنے آپ سے باہر ہو گیا اور پھر مزید سختی سے کہا خاموش کیوں ہو! بتاتے کیوں نہیں! اب ایک خاتون (جناب فضہ) نہایت متناثت اور سکون سے گویا ہوئیں:

”یہ علی کی بیٹی جناب زینب سلام اللہ علیہا ہیں۔“

زینب سلام اللہ علیہا کا نام سنتے ہی اس کے دل و دماغ کی یہ جانی

گیا تھا کہ کچھ لوگوں نے حاکم وقت سے بغاوت کی تھی ان سے جنگ ہوئی اور وہ مارے گئے ، اب ان کے اہل و عیال قیدی بنایا کر لائے جا رہے ہیں۔ لیکن جب اہلِ کوفہ کو جنابِ فاطمہ بنت الحسین ، حضرت زینب صلواۃ اللہ علیہا اور سید السجاد علی زین العابدین کے خطبوں سے حقیقتِ حال کا پتہ چلا تو اب سب کفر افسوس مل رہے تھے۔ گریہ و زاری کر رہے تھے۔

لیکن یزید اور ابن زیاد سے یہ لوگ اتنے خوفزدہ تھے کہ ان خطبات کو سننے کے بعد اہلِ کوفہ نے صرف آنسو بھائے اور خاموش رہے فوری طور پر کوئی آواز بلند نہیں کی۔

آنکھوں میں خون اتر آیا۔ چیلے ناگ کی طرح کئی مل کھا کر اس نے بڑی گستاخی سے کہا:

كَيْفَ رَأَيْتَ صُنْعَ اللَّهِ فِي أَهْلِ بَيْتِكَ وَأَخْيُوكَ؟

دیکھا! اللہ نے تمہارے کنبے کی کیا گت بنائی! اور تمہارے بھائی پر کیا حشر توڑا؟

بات اب حضرت زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کی برداشت سے باہر ہو چکی تھی۔ اقدار و نظریات کی کھلی توہین! اس کے علاوہ اب زیاد انتہائی شقاوٰت کے ساتھ عقیلہ بنی ہاشم کے طہارت نب، نقدس ماتب خاندان اور زینب سلام اللہ علیہا کے فخرِ کائنات، عزیز اور شہید بھائی کے بارے میں ہرزہ سرائی کر رہا تھا۔ نبی محترم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا کلمہ پڑھنے والا گرچہ دکھاوے ہی کے لئے تھا، آں نبی کی توہین کر رہا تھا، اب ثانی زہرا سلام اللہ علیہا کے تیور ایسے بدے کہ ”برق و آتش“ کا ایک آتش فشاں پہاڑ ابل پڑا، ارشاد فرمایا:

مَارَيْتُ إِلَّا خَيْرًا - هُوَ لَأُءَ قَوْمٌ كَتَبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْقُتْلَ فَبَرَزُوا إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَسَيَجْمَعُ اللَّهُ بَيْنَكَ وَبَيْنَهُمْ فَتَحَاجُ وَتَخَاصَّمْ، فَانْظُرْ لِمَنِ الْفُلْجُ، يَوْمَئِذٍ كَلَّتْ أُمُّكَ يَابْنَ مَرْجَانَةَ۔

اس خدائے تعالیٰ کا شکر ہے جس نے ہم کو جناب محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے باعث فضیلت عطا فرمائی اور دنیا کی تمام آلاتوں سے پاک و پاکیزہ فرمایا۔ بے شک فاسق، ذلیل اور رسو ہوتا ہے اور فاجر جھٹلایا جاتا ہے۔ خدا کا شکر ہے ہم ان میں سے نہیں بلکہ وہ دوسرے لوگ ہیں۔

پر زیاد نے دریافت کیا:

نبی کی نواوسی حضرت زینب سید علی اکبر رضوی  
کیفیت چہرے سے نمایاں ہونے لگی۔ کیوں نہ ہو! اسے معلوم تھا کہ یہ علیٰ کی بیٹی ہے۔ پھر نہایت تلخ لمحہ میں کہتا ہے:

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي فَضَحَكُمْ وَ قَتَلَكُمْ وَ كَذَبَ أَحْدُ وَ شَكَمْ خدا کا شکر! کہ اس نے تمہیں رسو کیا، موت کے گھاٹ اٹارا اور تمہارے ناپسندیدہ ارادوں کو بے نقاب کر دیا۔

یہ سننا تھا کہ فاتح خبیر اور صاحبِ ذوالفقار کی بیٹی، نبی آخر الزمان کی نواسی نے اپنے اقتدار شکن اور سلطنت فشار انداز سے یوں خطاب فرمایا:

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَكْرَمَنَا بِنَبِيِّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِلَهُ وَسَلَّمَ وَ طَهَرَنَا مِنَ الرِّجْسِ تَطْهِيرًا إِنَّمَا يُفْتَضِّحُ الْفَاجِرُ وَ يُكَذَّبُ الْفَانِسُ وَ هُوَ غَيْرُنَا

شکر ہے! اس معبود و یکتا کا، جس نے اپنے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نسبت سے ہمیں عزت دی اور ہمارے گھرانے کو کمال طہارت کا شرف بخشنا! اِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِّبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيرًا اللہ کا بس یہ ارادہ ہے کہ تم لوگوں سے ہر گناہ کو دور رکھے اے اس گھر والو! اور اللہ تمہیں پاک رکھنے جو پاک رکھنے کا حق ہے۔ (سورہ الازاب، ۳۳، آیت ۳۳)

جناب زینب نے فرمایا:

”اہن زیادا بے آبر وہ ہوتا ہے جو سیاہ کار و بد اطوار ہو، نیز جھوٹا وہ بنتا ہے جو آئین کی خلاف ورزی کرے، قانون کے پُرزوے اڑائے اور وہ ہم نہیں! کوئی اور ہوگا!“

تموار کی باڑھ جیسے اس تیز جواب سے خدا کے دشمن، عبید اللہ کی

حضرت زینب صلواۃ اللہ علیہا کے جواب سے اب زیاد ہمکا بکار رہ گیا۔  
یوں لگ رہا تھا جیسے پاؤں تلے سے زمین نکل گئی ہو۔ اب اس میں سکت  
نہیں رہی، غور ٹوٹ گیا اور اس کی سیاست جواب دے گئی اور ریاست  
زیاروں کی زد میں آگئی۔

احساسِ کمتری کے بوجھ سے اس کے اعصاب جواب دے گئے۔  
کوئی جواب نہیں بن پڑ رہا تھا۔ بالآخر کھسیان پن مٹانے کے لئے ظالم  
نے اپنی زبان کھولی تو اس عنوان سے:  
لَقَدْ شَفَى اللَّهُ قَلْبِي مِنْ طَاغِيَتِكَ الْحُسَيْنٌ وَالْعُصَاءُ الْمَرَدُّةُ مِنْ  
أَهْلِ بَيْتِكَ

تہارے سرکش بھائی اور خاندان کے دوسرے باغی افراد کے قتل سے خدا نے  
میرا کلیجہ ٹھنڈا کر دیا۔

ختم المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نواسی نے چشمِ خون بار سے  
ماحول پر ایک نظر ڈالی۔ صورت حال کا جائزہ لیا اور پھر کمالِ تمکنت سے  
ارشاد فرمایا:

لَقَدْ قَتَلْتَ كَهْلَى وَأَبْرُتَ أَهْلَى وَقَطَعْتَ فَرْعَى وَأَجْتَسَّتَ أَصْلَى،  
فَإِذَا فِي هَذَا شِفَاؤُكَ فَلَقَدْ إِشْتَفَيْتَ!

ابن زیاد اتنے ہمارے بڑوں کو تباہ کیا۔ ہمارے عزیزوں میں سے کسی کو  
نہ رہنے دیا۔ ہمارے سایہ دار درخت کی شاخیں کاٹ دیں۔ ہمارے پھولے  
اس وقت جناب نینب صلواۃ اللہ علیہا کو بچپن کا خواب اور نانا حضور اکرم صلی اللہ علیہ و  
آلہ وسلم کی تعبیر ضرور یاد آئی ہوگی جس خواب کا ذکر کتاب کے ابتدائی حصہ میں آچکا ہے۔

”خدا کا سلوک تم نے اپنے خاندان والوں کے ساتھ کیسا  
دیکھا؟“  
جناب نینب صلواۃ اللہ علیہا نے جواب دیا:  
”مشیست ایزدی یہی تھی کہ وہ شہید ہوں اور وہ لوگ  
نہایت بہادری سے اپنی آخرت کی طرف گئے اور بہت جلد  
خدائے بزرگ و برتر تم کو اس مقام پر کھرا کریگا اور وہ  
لوگ اس سے انصاف کے متدعی ہوں گے۔ جب آمنا سامنا  
ہوگا تب دیکھنا! مظلوم کی فریاد کیا رنگ لاتی ہے! اور خون  
ناحق کیا اثر دکھاتا ہے!“

”مرجانہ کے جائے! تیری ماں کی کوکھ اجڑے! وہ تیرا  
سوگ منائے! سن! ہاں سن! داورِ محشر جس دن انصاف کرے گا  
اس دن تجھے پتے چلے گا کہ کون جیتا کون ہارا؟“

کربلا کی پاسبان اور حسینیت کی نگہبان نینب سلام اللہ علیہا نے کوفے  
کے ”فرماں روا“ کو ذیل اور ناچیز کرنے میں جو دلیری دکھائی اور اسے نیچا  
دکھانے میں جس بے جگری سے کام لیا وہ شجاعت و شہامت کی تاریخ میں  
دل و جگر تھا کہ سخت نامساعد حالات میں پُر سکون ہیں اور ظلم کا اسلامی  
قدار کے تحت جواب دے رہی ہیں۔

شعار افراد نے کیا جو ابن زیاد کی دہلیز سلطنت پر اپنی پیشانی رگڑ رگڑ کر اپنے احساسِ آدمیت سے ہاتھ دھو بیٹھے تھے۔

اس کے بعد ابن زیاد نے اپنے ایوانِ اقتدار میں اسارت و مظلومیت کی زنجیر میں جکڑے ہوئے اہلِ بیت کے اسیروں پر نظر ڈالی تو اس کی نگاہ بیمار کربلا امام زین العابدین پر پڑی جو بیماری کے غلبے اور سفر کی صعوبتوں سے بے حال ہو چکے تھے۔ ابن زیاد نے سیدِ اسجاد کی جانب اشارہ کر کے دریافت کیا:

ابن زیاد: آپ کون ہیں؟

امام: میں علی بن حسین ہوں۔

ابن زیاد: کیا خدا نے علی بن الحسین کو قتل نہیں کیا؟

امام نے جواب دیا:

”میرا ایک اور بھائی جس کا نام علی (حضرت علیٰ اکبر) تھا جن کو تیرے ظالم لشکر نے شہید کر دیا ہے۔ اس نوجوان کے خونِ ناحق کے متعلق قیامت کے دن تم سے پوچھا جائے گا۔“

ابن زیاد امام کا جواب سن کر غصے میں آگیا اور بلند آواز سے کہنے لگا میرے لشکر نے نہیں بلکہ خدا نے اسے قتل کیا ہے۔

اس گستاخی پر امام سے رہانہ گیا۔ آپ نے فرمایا:

”تو نے غلط کہا ہے وہ تم ستمگروں کے ہاتھوں شہید ہوا

چلے درخت کو جڑ سے نکال ڈالا! اب اگر قلب و جگہ کی آگ یوں ہی بجھتی ہے تو پھر بجھنے کو تو سمجھ لے کہ ٹھنڈک پڑ گئی! حقیقت روزِ حشر آشکار ہو گی۔ اس وقت تم ہو گے اور آتشِ جہنم کے انگارے ہو گے۔

ابن زیاد نے رسولِ زادی صلواۃ اللہ علیہا کے یہ حقیقت شعارِ جملے سے تو کہنے لگا:

”یہ تمہاری لفاظی اور شاعرانہ اندازِ سخن ہے حقیقت یہ ہے کہ تمہارا باپ بھی اسی طرح لفاظی اور شاعری کر کے لوگوں کو دھوکہ دیتا تھا۔“

علیٰ کی بیٹی نے ابن زیاد کی گستاخانہ گفتگوں کر غصے میں فرمایا: ”کیا تجھے شرم نہیں آتی کہ رسولِ زادی پر اس طرح تہمت لگاتا ہے اور حقائق پر پردہ ڈالنے کے لئے بدکلامی پر مل گیا ہے۔ میں نے جو کچھ بیان کیا یہ شاعری نہیں بلکہ ایک تلخ حقیقت ہے جو میرے دکھی دل کی آواز ہے۔ ہم دنیا والوں کے عام شاعروں کی طرح بے معنی الفاظ استعمال نہیں کرتے بلکہ ہماری ہر بات حقیقت کی ترجمان ہوتی ہے۔“☆

کربلا کی شیرِ دل خاتون نے اس خوفناک فضا میں ابن زیاد کی اسلام دشمنی سے پردہ اٹھایا اور اس ناپاک طبیعتِ شخص کو اس کے ایوانِ اقتدار ہی میں رسوایا جس کا مشاہدہ وہاں بیٹھے ہوئے ان سب وہم

☆ ماخوذ از: زینب نسبت ہے، م۔ صادق۔ ص ۳۱۵

”کیا آل محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ناق خون میں اپنے ہاتھ رنگین کرنے سے تیرے دل کی تسکین نہیں ہوئی اب یہ ایک (بیمار کربلا) ہی ہمارے خاندان کی نشانی نج گیا ہے۔ اس کی طرف بری آنکھ مت اٹھانا ورنہ تجھے میری لاش سے گزر کر جانا ہو گا اور جب تک میری جان میں جان ہے تم زین العابدین کا بال بھی بیکا نہیں کر سکتے۔“

ابن زیاد نے رسول زادی کی بے مثال جرأت و شجاعت کے سامنے ہتھیار ڈال دیا اور جلاد کو حکم دیا:

”اسے کچھ نہ کہو ورنہ زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کے خون میں ہاتھ رنگین کرنے پڑیں گے جو ہمارے لئے دشوار ہے اور ہم اس کے نگین نتائج برداشت نہیں کر سکیں گے۔“

اگر علی کی بیٹی شجاعت و پاسیداری کا ثبوت نہ دیتی تو امام زین العابدین شاید شہید ہو جاتے اور اہل بیت کی نسل ختم ہو جاتی اور دنیا میں اولاد رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا نام و نشان تک باقی نہیں رہتا۔ یہ زینب صلوٰۃ اللہ علیہا ہی کی عظیم کردار کا نتیجہ ہے کہ آج دنیا میں اولاد رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا نام باقی اور اسلام زندہ ہے۔ یہ زینب صلوٰۃ اللہ علیہا ہی کی جرأت کلام کا اثر ہے کہ آج امامت کا مقدس سلسلہ بقاء عالم کا سبب بن چکا ہے۔ یہ زینب صلوٰۃ اللہ علیہا ہی کی عظمتِ سخن کی

ہے۔ البتہ جب موت کے سامنے کسی پر چھا جاتے ہیں تو اس کی روح خدا کے حکم سے قبض ہوتی ہے جس کا اختیاز خدا کے سوا کسی کو حاصل نہیں۔

اس کے بعد امام نے قرآن مجید کی یہ آیات پڑھی:

اللَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا  
اللَّهُ لِيَتَابِعَ جَانِوْنَ كَوَانَ كَمَرْنَ كَمَرْنَ كَمَرْنَ  
(سورہ الزمر، ۳۹، آیت ۲۲)

وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَنْ تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ  
اور کوئی ذی روح دنیا سے مرنہیں سکتا، مگر اللہ کے حکم سے۔  
(سورہ آل عمران، ۳، آیت ۱۲۵)

امام زین العابدین کا منہ توڑ جواب سن کر ابن زیاد غصے سے کہنے لگا:

”تیری کیا مجال کہ میرے سامنے بات کرے۔ تجھے میرے سامنے گستاخی کی جرأت کیسے ہوئی، تجھے میرے سامنے اونچا بولنے کی سزا بھلکتی پڑے گی۔“

اس مکے بعد اس شقی نے ایک جلاد کو بلایا اور اسے حکم دیا کہ اس نوجوان کو لے جاؤ اور اس کی گردن اڑادو۔

سیدہ زینب ابن زیاد کی بربریت کا مشاہدہ کر رہی تھیں اس شقی کی بات سن کر علی کی بیٹی اپنے اوپر قابو نہ پا سکی، ظالم و ستمگر حکمران کی پرواہ کے بغیر امام سے پٹ کر ابن زیاد سے مخاطب ہو کر کہنے لگیں:

تاثیر ہے کہ دنیا میں کلمہ توحید کی صدائیں گونج رہی ہیں۔ ورنہ یزیدی فوج نے تو اپنے طور پر خاندان نبوت کو ختم کر دیا تھا۔

### قید خانے میں قیدیوں کی آمد

اس کے بعد ابن زیاد نے حکم دیا کہ رسول زادیوں کو تگ و تاریک قید خانوں میں بند کر دیا جائے۔ چنانچہ جب علیؑ کی بیٹیوں و نبیؑ کی نواسیوں کو قید خانے کی طرف لایا گیا اس وقت شہر کی گلیاں اور کوچ مردوں اور عورتوں سے کچھا کچھ بھرے ہوئے تھے۔

اشقیاء نے رسول زادیوں کو ایسی کوٹھریوں میں بند کر دیا جہاں نہ تو روشنی تھی اور نہ ہی تازہ ہوا۔ شہر کی عورتوں نے سیدہ زینب صلوٰۃ اللہ علیہا سے ملاقات کی خواہش ظاہر کی تو سیدہ نے فرمایا۔ ہم اس وقت قیدی ہیں اور ہماری آزادی سلب ہو چکی ہے۔

بنی امیہ نے جو ستم اہل بیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر ڈھانے اس کی مثال تاریخ انسانیت میں کہیں نہیں ملتی۔ تگ و تاریک کوٹھریوں میں رسول زادیوں کو محبوس کر کے فتح و کامیابی کا جشن منانے والے آمردوں کا وجود تاریخ کے پاکیزہ دامن پر بدنما داغ ہے اور انہی بد طیبینت

ترویج دین اگرچہ بقتل حسین شد  
یہ کیل آن بھوی پریشان زینب است

لوگوں نے اپنے گھناؤنے کردار سے اسلام کے مقدس نام کی عظمتوں کو پامال کر دیا۔ کاش یہ لوگ خود کو مسلمان کہہ کر اسلام کو داغدار نہ کرتے۔

تاریخ گواہ ہے کہ ابن زیاد کو اس کے بعد کبھی آرام نصیب نہیں ہوا۔ اس لئے کہ کربلا کے قافلے کی ترجمان حضرت زینب صلوٰۃ اللہ علیہا نے اسلامی فکر اور انسانی ضمیر کو کچھ اس طرح جگا دیا تھا کہ یہ بیداری ایک باقاعدہ تحریک بن گئی اور کوئے سے سے لے کر شام تک تمام محلوں اور سارے شہستانوں کے چراغ گل ہوتے نظر آنے لگے۔ (یزید جلد نار جہنم <sup>(۱)</sup> بنا)، اس کے بیٹے معاویہ کو تخت پر بٹھایا گیا، یہ ایک نیک دل انسان تھا، یہ کہتے ہوئے ”بنی امیہ نے آل رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر بڑا ظلم کیا“، خلافت و ولایت اور امامت ان کا حق تھا اقتدار کو ٹھوکر <sup>(۲)</sup> ماری اور گوشہ نشین ہو گیا۔ نتیجتاً امارت آل ابی سفیان سے نکل کر آل مردان میں چل گئی۔

(۱) یزید ۱۳ ربیع الاول ۶۲ هجری کو جہنم رسید ہوا۔ یزید نے کل تین برس چھ ماہ حکومت کی اور بے شمار مظالم کئے۔ (تاریخ الخلفاء، جلال الدین عبدالرحمن ابن ابی بکر السیوطی، ص ۶۳۲)

(۲) ”یزید کے مررتے ہی معاویہ بن یزید کی بیت شام میں ہو گئی، عبداللہ ابن زبیر حجاز اور یمن میں، عبداللہ ابن زیاد عراق میں خلیفہ بن بیٹھے۔ معاویہ بن یزید حلیم و سلیم الطیع جوان صاحب تھا وہ اپنے خاندان کی خطاؤں اور برائیوں کو نفرت کی نظر سے دیکھتا تھا اور اولاد علیؑ کو مستحقِ خلافت جانتا تھا۔“

(”تاریخ اسلام“ جلد ۱، ص ۲۷۳، ماخوذ از ”کربلا اور کربلا کے بعد“، ارتشی نواز پوری میں ۲۵۲، ۲۵۵)

(بیانگ ملخ پر)

خاندانِ عالم اور بنو واللہ کے بعض جیا لے بھی حکومت کی مخالفت میں سرگرم عمل ہو گئے اور پھر یہ بات اتنی عام ہوئی کہ گھر گھر بغاوت کے پرچم لہرائے جانے لگے اور جگہ جگہ شہر آشوب کی سی کیفیت پیدا ہو گئی۔ بڑے بڑے فوجی افسوسات علی ہی دینے لگے۔ شہر کے معزز باشندوں نے کوفہ چھوڑنا شروع کر دیا اور جلد ہی زندان کے دروازے ٹوٹنے شروع ہو گئے۔ ان حالات پر تبصرہ کرتے ہوئے ”الامامت والسیاست“ کے مؤلف ابن قتیبہ لکھتے ہیں کہ:

”عبداللہ ابن زیاد کو یہ برا وقت بھی دیکھنا پڑا کہ بصرے جیسے شہر میں جہاں وہ گورنر تھا جب وہ تقریر کرنے کھڑا ہوتا تھا تو عوام اس پر اپنیوں اور پتھروں کا مینہ بر ساتے تھے۔ اسی کو مكافاتِ عمل کہتے ہیں!“

کربلا سے کوفہ تک کے واقعات آپ نے پڑھ لئے، آپ پر کیا بیتی اور آپ نے کیا محسوس کیا آپ بہتر جانتے ہیں۔ کربلا سے کوفہ تک کا سفر کتنے دنوں میں طے ہوا، کارروانِ حسینی کتنے دنوں کوفہ میں رکھا گیا اور کب دمشق کے لئے روانہ کیا گیا یقین سے کچھ نہیں کہا جا سکتا لیکن قدیم مورخین کے بیان کے مطابق اتنا معلوم ہوتا ہے کہ یہ قافلہ ماہ صفر کی ۲۰ تاریخ ۶۱ھ کو دمشق جاتے ہوئے وارد کربلا ہوا۔ اسی روز سیدانیوں نے شہدائے کربلا کی صفتِ ماتم بچھائی گویا ۲۰ صفر ۶۱ھ کو شہدائے کربلا کا پہلا

## جناب زینب کے خطبوں کا اثر

یہ عقیلہ بنی ہاشم ہی کی تقریروں اور مکالموں کا اثر تھا جو صحابی رسول عبد اللہ ابن عفیف ازدی بھرے مجمع میں سراپا احتجاج بن گئے۔ اسی طرح

(پچھلے صفحے کا بقیہ)

معاویہ بن یزید حکومت سے منفر تھا اور اس کو قبول کرنے پر ہرگز تیار نہ تھا مگر بنی امیہ اور ان کے حاشیہ نشینوں نے اس کو تخت پر بٹھا دیا اس نے لوگوں کے سامنے ایک طویل تقریر کی جس میں اپنے دادا معاویہ اور باپ یزید کے ظلم و استبداد کے واقعات بیان کئے اور اہل بیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فضائل و مناقب پر روشنی ڈالی اور مصائب امام حسین کا تذکرہ کیا، اس کی تقریر کتب تواریخ میں محفوظ ہے۔ ہم اس تقریر کو ڈاکٹر حسن ابراہیم حسن مصری کی کتاب سے ذیل میں نقل کرتے ہیں:

”لوگو! میرے دادا امیر معاویہ نے اس شخص (حضرت علی) سے حریفانہ مقابلہ کیا جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا رشتہ دار ہونے کی وجہ سے خلاف کا مستحق تھا۔ تم جانتے ہو انہوں نے سب کچھ تمہارے مل بوتے پر کیا تھا وہ اپنی راہ گئے اور گناہوں کی گھٹھری قبر میں ساتھ لے گئے ان کی موت کے بعد میرے باپ یزید نے خلافت حاصل کی حالانکہ وہ اس کا اہل نہ تھا، اس نے اپنی نفسانی خواہشات پر عمل کیا لیکن موت نے زیادہ دیر تک اس کا موقع نہ دیا اور بالآخر وہ بھی اپنے گناہوں کی پوٹی لے کر قبر میں پہنچ گیا۔“ اس کے بعد وہ اتنا رویا کہ دونوں رخسار آنسووں سے تر ہو گئے۔ تقریر جاری رکھتے ہوئے مزید کہا:

”ہمارے لئے سب سے زیادہ تکلیف وہ یہ احساس ہے کہ ان کا انجام بد ہے، انہوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خاندان کے لوگوں کو شہید کیا، حرم مطہر میں قتل و خوزیزی کی، کعبہ کی بے حرمتی کی اور اسے خراب کیا، میں اس بارے خلافت کا متحمل نہیں ہو سکتا، مشورہ کر کے کسی دوسرے کو خلیفہ منتخب کرلو۔“

تقریر ختم کر کے محل میں داخل ہوا، اس کے اعزاء اس کے دشمن ہو گئے اور اس کو زہر دے دیا۔

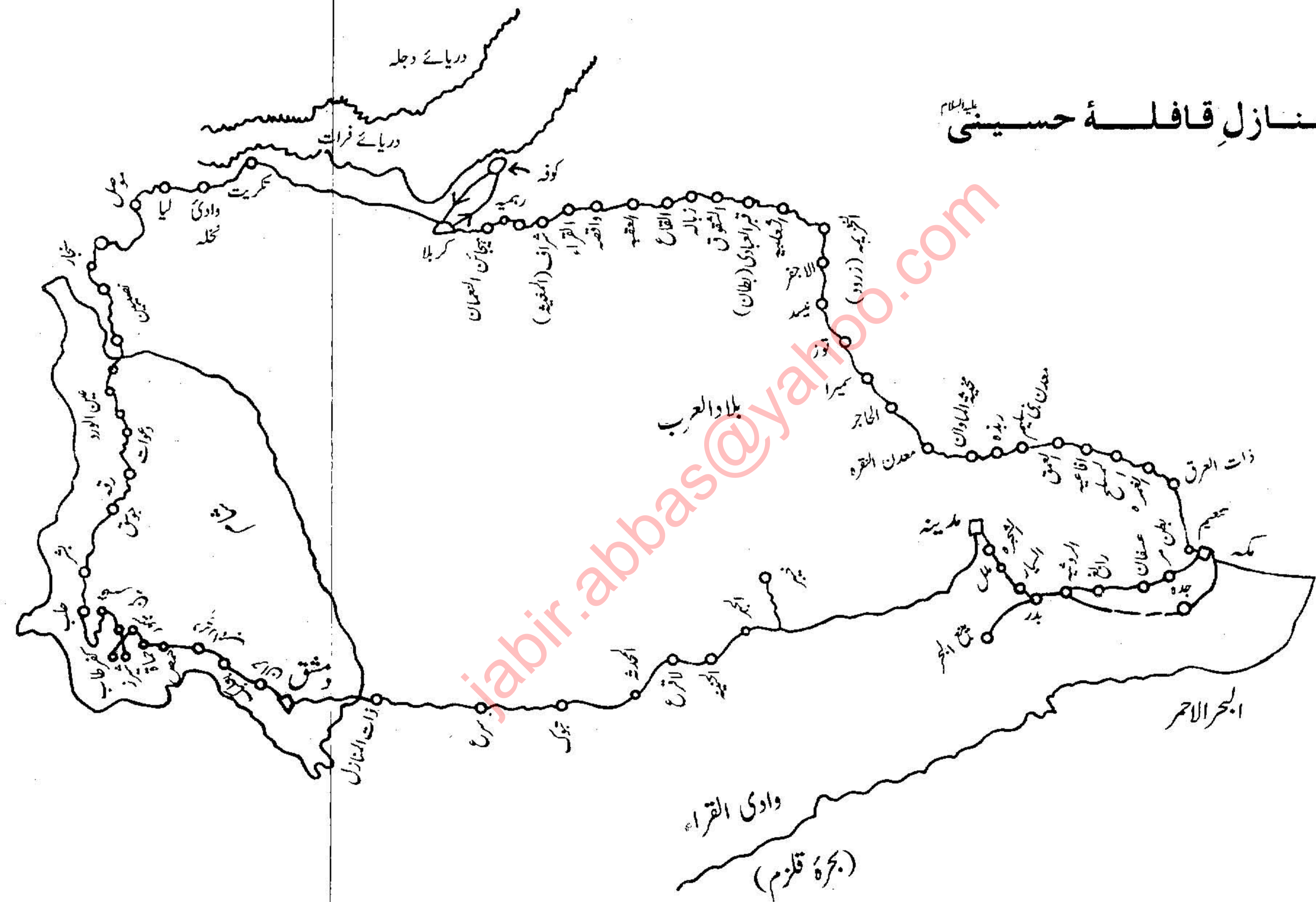
دوبارہ کربلا سے گزارا گیا، سفر کی تفصیل کچھ یوں ہے:  
قافلہ حسینی کربلا سے کوفہ اور پھر کوفہ سے کربلا ہوتا ہوا دمشق روانہ کر دیا گیا۔ قافلہ مختلف منازل سے گزرتا ہوا دمشق پہنچا۔ یہاں صرف خاص خاص منازل کا ذکر کیا جا رہا ہے جو حضرات قافلہ کا تفصیلی مطالعہ کرنا چاہیں ان سے گزارش ہے کہ اس کتاب کے آخر میں حصہ کتابیات میں مندرج کتابوں کا مطالعہ فرمائیں۔

نبی کی نواسی حضرت نبی ﷺ  
سید علی اکبر رضوی  
چہلم منایا گیا۔

مورخین کے بیان کے مطابق صحابی رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت جابر بن عبد اللہ النصاریؓ وہاں موجود تھے یہی سید الشہداء کے پہلے زائر شمار ہوتے ہیں۔ ان کے ہمراہ ان کے دوست ”عطاء“ بھی موجود تھے۔ انہوں نے عابد بیمار علی زین العابدینؑ کو نواسہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا پرسہ دیا اور کافی دیر تک حادثہ کربلا پر گریہ کرتے رہے۔

اگرچہ بعض روایتوں میں منقول ہے کہ قافلہ حسینی پہلے کربلا سے کوفہ اور کوفہ سے دمشق لے جایا گیا اور پھر دمشق سے مدینہ جاتے ہوئے کربلا سے گزارا گیا اور ۲۰ صفر ۶۱ھ کو شہداء کا پہلا چہلم کربلا میں منایا گیا لیکن اس دور میں رسول و رسائل (Transport) کی سہولتوں اور فاصلوں کو ذہن میں رکھا جائے تو یہ ممکن نہیں معلوم ہوتا۔ موجودہ شاہراہ کے ذریعہ کربلا سے کوفہ کا فاصلہ ۵۷ کیلومیٹر ہے اور کوفہ سے دمشق کا فاصلہ ۹۶۸ کیلومیٹر ہے۔ یزیدی لشکر کی نگرانی میں قافلہ حسینی کو کوفہ سے دمشق نہایت طولانی راستہ سے لے جایا گیا تھا لہذا یہ کہنا کہ قافلہ حسینی کو کربلا سے کوفہ اور دمشق سے مدینہ جاتے ہوئے کربلا سے گزارا گیا اور ۲۰ صفر ۶۱ھ کو کربلا پہنچا، بعید از امکان ہے۔ ہاں یہ کہا اور سمجھا جا سکتا ہے کہ قافلہ حسینی کربلا سے کوفہ اور پھر کوفہ سے کربلا ہوتا ہوا دمشق اور پھر وہاں سے مدینہ روانہ کر دیا گیا۔ دمشق سے مدینہ جاتے ہوئے یہ قافلہ ۲۰ صفر ۶۲ھ کو

# منازلِ قافلہ حسینی



## قافلہ حسینی کی کوفہ سے مشق روانگی

### منزل کربلا

اہل بیت کا قافلہ کوفہ سے روانہ ہو کر کربلا پہنچا لہذا کربلا اس قافلے کی پہلی منزل تھی۔ مورخین کے بیان کے مطابق جس روز یہ قافلہ کربلا پہنچا ماہ صفر ۶۱ھ کی ۲۰ تاریخ تھی، اسی روز سیدانیوں نے شہدائے کربلا کی صفو ماتم بچھائی۔ گویا کہ امام مظلوم کا پہلا چہلم بپا ہوا۔ اس موقع پر صحابی رسول حضرت جابر بن عبد اللہ النصاریؓ وہاں موجود تھے۔ یہ سید الشہداء لکے سب سے پہلے زائر ہیں۔ ان کے ہمراہ ان کے دوست ”عطاء“ بھی تھے۔ انہوں نے عابد بیمار کو نواسہ رسول کا پرسہ دیا اور کافی دیر تک گریہ کیا۔ (حضرت جابر بن عبد اللہ النصاریؓ کا ذکر پچھلے صفحہ میں آچکا ہے۔ یہاں صرف ربط برقرار رکھنے کے لئے دوبارہ لکھا گیا ہے۔)

### منزل تکریت

ملا حسین واعظ کاشفی کے بیان کے مطابق تکریت کی آبادی کوفہ سے  
 ☆ صدر صدام کا یہی آبائی شہر تھا، جس نے تقریباً تین ہفتے تک امریکی و برطانوی فوج سے مقابلہ کرنے کے بعد ۱۸ پریل ۲۰۰۳ء کو شکست کھائی، خود روپوش ہو گیا لیکن عراق کو بر باد کر گیا اس کے بعد عراق پر امریکہ نے قبضہ کر لیا۔ لیکن گوریلا جنگ جاری ہے۔ واضح رہے تکریت بغداد اور موصل کے درمیان ایک شہر ہے جو بغداد سے ۳۰ فریخ کے فاصلہ پر ہے۔

عیسائیوں کی بھی بہت بڑی آبادی تھی۔ وہ سب بھی انہیں لوگوں کے ساتھ ہو گئے اور ایک دل اور ایک زبان ہو کر کہنے لگے کہ ہم اس قومِ شقی کا کبھی ساتھ نہ دیں گے جو اپنے پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نواسہ کو قتل کریں اور خوشی منائیں۔ لشکرِ یزید نے صورتحال کی نزاکت کو دیکھ کر تکریت شہر میں نہ اترنے کا فیصلہ کیا اور ”دارِ عروہ“ میں پڑاو ڈال دیا جو شہرِ تکریت سے تھوڑے سے فاصلہ پر تھا۔

### منزلِ وادیِ نخلہ

ملا حسین واعظ کا شفی لکھتے ہیں کہ اسی روں کا قافلہ دارِ عروہ سے چل کر کھیل<sup>☆</sup> سے گزر کر موصل پہنچا تھا۔ مقتل ابو منف اور ناسخ التواریخ کے بیان کے مطابق یہ قافلہ دارِ عروہ سے گزر کر وادیِ نخلہ پہنچا۔ ایک دن اور ایک رات وہاں قیام کیا اور دوسرے دن وہاں سے کوچ کیا۔

### منزلِ ”لیا“

شہر لیا نہایت حسین و خوبصورت شہر تھا۔ جب شریہاں پہنچا تو اس شہر کے باشندوں نے شہداء کے سروں کو دیکھ کر یزیدیوں پر لعنت کی اور

<sup>☆</sup> کھیلِ دجلہ کے کنارے بہت بڑا شہر تھا لیکن اب اس شہر کا نام و نشان بھی نہیں ہے۔  
(حوالہ: مجمجم البلدان جلد ۲ ص ۳۳۹)

تقریباً نوے میل کے فاصلے پر واقع تھی۔ حسینی قافلہ یزیدی لشکر کی نگرانی میں کربلا سے روانہ ہو کر تکریت کے قریب پہنچا تو شمر نے حاکم شہر کو اپنی آمد کی خبر کرائی اور قاصد کے ذریعے حکم بھیجا کہ شہر کو سجا�ا جائے اور لشکرِ یزید کا شایانِ شان استقبال کیا جائے۔ یہاں کے حاکم نے شر کی خواہش کے مطابق شہر کو آراستہ کیا، یزیدی افواج کے استقبال کی تیاریاں کیں اور خود نہایت ترک و احتشام کے ساتھ سوار ہو کر یزیدی فوج کا استقبال کرنے شہر کے باہر پہنچا۔ جب معززین شہر نے شہداء کے سروں کو دیکھا تو ان کی عجیب کیفیت ہو گئی، انہوں نے سروں کی بابت دریافت کیا تو عبید اللہ ابن زیاد نے قتل کر دیا۔ یہ اس کا اور اسکے ساتھیوں کے سر ہیں۔ اسی اشاء میں ایک شخص جو کوفہ سے آ رہا تھا وہاں پہنچ گیا، اس نے لوگوں کو واقعہ کربلا کی تفصیل بتائی اور حقیقت حال کا انکشاف اس طرح کیا کہ:

”اے لوگو! میں ابھی ابھی کوفہ سے آیا ہوں میں نے اس سر کو کوفہ میں دیکھا تھا۔ یہ کسی خارجی کا سر نہیں بلکہ یہ امام حسین بن علیٰ ابن ابی طالب کا سر اقدس ہے۔“

اہلِ تکریت کو جب اصل واقعات کا پتہ چلا تو وہ سب یزیدی افواج کے سخت مخالف ہو گئے اور یزیدیوں پر لعنت بھیجنے لگے۔ اس شہر میں

کو ہم اس حالت میں شہر میں بلا کر اپنا مہمان کریں تو تم لوگ کسی فتنہ و فساد کے باعث تو نہ ہو گے اور یہ امر تم لوگوں کے رنج و ملال کی وجہ تو نہ ہو گا۔ ان لوگوں نے کہا کہ ہم کبھی اس امر پر رضا مند نہ ہوں گے۔ چنانچہ حاکم موصل نے شہر کو لکھ بھیجا کہ اس شہر میں بہت سے اہل بیٹ کے ماننے والوں کی آبادی ہے اس لئے ہم تم کو اور تمہارے لشکر کو اپنے شہر میں داخل ہونے کی اجازت نہیں دیتے کیونکہ وہ لوگ بگڑ جائیں گے۔ مناسب یہ ہے کہ تم لوگ شہر سے کچھ فاصلہ پر اترو۔ رسد و رسانی سے متعلق تمام اشیاء فراہم کر کے بھیج دی جائیں گی۔

کچھ روایتوں کے مطابق موصل شہر کے لوگوں کو اصل معاملے کا پتہ چلا تو چالیس ہزار سوار جن کا تعلق بنی اوس اور بنی خزر ج سے تھا اکٹھے ہو گئے اور باہم قسمیں کھا کر معاہدہ کیا کہ ان ظالم لشکریوں کو قتل کر دیں گے اور سرِ مبارک حسین ان سے چھین کر خود دفن کر دیں گے تاکہ ان کا یہ عمل بتا قیامِ قیامت باعث افتخار رہے۔ (مقتلِ ابی محفوظ) لیکن لشکر والے شہر میں داخل نہ ہو سکے۔ شہر موصل سے متعلق یہ واقعہ خاص طور پر مشہور ہے کہ شریف بن ذی الجوش نے قیام بیرون موصل کے وقت جناب امام حسین کا سرِ مبارک نیزہ سے اتارا تو ایک قطرہ خون پک کر ایک پتھر پر گر پڑا تھا، اس پتھر سے ہر سال روز عاشورا خون تازہ نکلتا تھا۔ جس کی زیارت کے لئے قرب و جوار سے ہزاروں انسان جو ق در جو ق آتے تھے اور امام

بیویوں کو مخاطب کر کے کہا: ”اے اولادِ رسول! کو شہید کرنے والا! ہمارے شہر سے نکل جاؤ ہم تم کو اپنے شہر میں ہرگز نہیں ٹھہر نے دیں گے۔“ لشکرِ بیویوں نے جوابی کارروائی میں ان پر حملہ کر دیا اور ان کے بہت افراد قتل کر دیے اور لوٹ مار کر کے شہر کو تباہ و برپا کیا اور مقامِ کھیل ہوتا ہوا موصل پہنچا۔

### منزلِ موصل

موصل<sup>☆</sup> عراق کا ایک تاریخی شہر ہے اور عراق کے شمالی حصہ میں واقع ہے۔ ملا حسین واعظ کاشفی کے بیان کے مطابق یہ شہر کوفہ سے تقریباً سو اتنیں سو میل فاصلے پر واقع ہے۔ جس وقت یہ لوگ شہرِ موصل میں پہنچ تو شریف بن ذی الجوش ملعون نے حاکم شہر کو لکھ بھیجا کہ ہم لوگ فتح و نصرت کے ساتھ مع سر ہائے مقتولین (شہدائے کربلا) تمہارے شہر میں عنقریب داخل ہونے والے ہیں اس لئے تم کو ہدایت کی جاتی ہے کہ تم اپنے شہر کے تمام کوچہ و بازار مع قصرِ امارت بزیب و زینت تمام آرائستہ و پیراستہ کرو۔ جب شریف ملعون کا ہدایت نامہ پہنچا تو امیرِ موصل نے اپنے شہر کے تمام لوگوں کو بلا کر مضمون خط سنایا اور ان سے یہ کہا کہ اگر ان لوگوں موصل مشہور قدیم شہر ہے۔ جو دجلہ کے کنارے واقع ہے شہر کے بیچ میں جرجیس پیغمبر کی قبر ہے۔

نازل فرمائی۔ تم لوگ اپنے خدا اور رسول سے منکر ہو گئے جیسے کوئی پیغمبر تمہارے پاس آیا ہی نہ ہو۔ خدا وند عرش الفعلی تم لوگوں پر لعنت کرے۔ تم بدترین امت ہو۔ تم جہنم کی آگ میں چینتے چلاتے رہو گے۔

### منزل دعوات

منزل نصیبین سے چل کر قافلہ عین الورہ ہوتے ہوئے شہر دعوات پہنچا۔ شر ملعون نے یہاں کے حاکم کو دیسا ہی اطلاع نامہ بھیجا جیسے پہلے موصل اور تکریت کے حاکموں کو لکھ بھیجا تھا۔ حاکم دعوات نے نہایت سرگرمی سے اس حکم نامہ کی تعمیل کی اور تمام شہر کو آراستہ و پیراستہ کیا اور نہایت ترک و احتشام سے شر ملعون اور انکی فوج کا استقبال کیا اور شہر میں لایا اور وسط شہر میں اس مقام پر جسے ”رحبہ“ کہتے تھے، ایک بلند نیزہ پر امام حسینؑ کے سر مبارک کونصب کر دیا اور ایک آدمی کو اس کے نیچے چلا چلا کر کہنے کے لئے بٹھا دیا:

هَذَا رَأْسُ الْخَارِجِيُّ عَلَى يَزِيدٍ ابْنِ مُعَاوِيَه

یہ اس شخص کا سر ہے جس نے یزید ابن معاویہ پر خروج کیا۔ معاذ اللہ الغرض وہ گراہ صبح سے شام تک برابر چلا چلا کر یہی کہتا تھا۔ دیگر شہدائے کربلا کے سر بھی وہیں رکھے گئے۔ سروں کو دیکھ کر کچھ

منظوم کا یہ اعجاز دیکھ کر دولتِ حق سے مالامال ہو کر جاتے تھے۔ وہاں کے لوگوں نے اس مقام کا نام ”شہید نقطہ“ رکھ دیا تھا۔ یہ سلسلہ کئی سال جاری رہا۔ حتیٰ کہ مروان بن حکم نے اپنی حکومت کے زمانہ میں اس پتھر کو ضائع کروادیا۔ پھر اس وقت سے آج تک اس کا پتہ نہیں چلا۔  
(نائج التواریخ، ص ۲۲۳)

### منزل سنجار

موصل کے صحراء سے نکل کر یہ قافلہ بلد اور تلِ عفر سے ہوتا ہوا سنجار پہنچا۔ علامہ ہاشم السعدی نے ”جغرافیۃ العراق“ میں لکھا ہے کہ سنجار یزیدی گروہ کی آبادی تھی۔ اس شہر کے نزدیک وادیٰ قضا مشیخان واقع تھی جو یزیدیوں کا مقدس مقام تھا۔ یہاں یزیدیوں نے عیش و آرام کیا اور خوب شراب نوشی کی۔

### منزل نصیبین

قافلہ شر جبل سنجار سے ہوتا ہوا نصیبین پہنچ کر قیام پذیر ہوا اور سرہائے شہداء اور اسیروں کی تشہیر کی۔ جناب نسب یہ دیکھ کر رونے لگیں اور کہتی تھیں:

”ان لوگوں نے اپنی طاقت کی بناء پر ہماری عوام میں تشہیر کی حالانکہ ہمارے جد وہ تھے جن پر اللہ تعالیٰ نے وہی

لگ خوش تھے اور کچھ غمگین۔ لشکرِ یزید نے شراب و کباب اور رقص و سرور کی محفل گرم کی اور رات گزار کر دوسرے روز روانہ ہو گئے۔

### منزلِ رقة

دعوات سے چل کر یہ قافلہ رقة پہنچا۔ دعوات اور رقة کا درمیانی فاصلہ تقریباً پنیسٹھ (۶۵) میل تھا۔ رقة کو ابیضا بھی کہتے تھے۔ بیان کیا جاتا ہے کہ اس شہر کی حکمرانی دو بھائی مشترکہ طور پر کیا کرتے تھے جن میں سے ایک کا نام سلیمان ابن یوسف تھا۔ شر کے حکم پر یہ دونوں بھائی اپنے سپاہیوں کو لیکر استقبال کیلئے روانہ ہوئے۔ شہر کے دروازے پر دونوں بھائیوں میں تکرار ہو گئی جو باہمی لڑائی کا باعث بی۔ اس لڑائی میں سلیمان نے اپنے بھائی کو قتل کر ڈالا۔ اس خانہ جنگی کے باعث یزیدی لشکر تیز فاری سے آگے بڑھ گیا۔

### منزلِ جوں

رقة سے کوئی تیس میل کے فاصلے پر ایک یہودیوں کی بستی تھی جس کا نام جوں تھا اور یہاں کے حاکم کا نام عزیز تھا، شر نے اہل بیٹ کے لئے ہوئے قافلے کے ساتھ رقة کے بعد اس بستی میں قیام کیا۔

☆ رقة فرات کے کنارے واقع ایک شہر ہے۔

### منزلِ بشر

جوں سے روانہ ہو کر لشکرِ یزید قافلے کے ہمراہ بشر پہنچا۔ بشر اور جوں کا درمیانی فاصلہ تقریباً بائیس میل تھا، یہ ایک چھوٹی سی آبادی تھی، یہاں یزیدیوں نے قیام کیا اور اس کے بعد یہاں سے روانہ ہوئے۔

### منزلِ حلب

حلب شام کی شمای سرحد پر ایک بڑا شہر تھا یہ شہر اب تک آباد چلا آ رہا ہے۔ لشکرِ یزید منزلِ بشر سے گزر کر حلب پہنچا۔ یہاں کی شامی آبادی نے ان لوگوں کا خیر مقدم کیا اور لشکرِ یزید حلب میں قیام کے بعد کوہ جوشن سے گزر کر سر میں سے ہوتا ہوا قفسرین پہنچا۔

### منزلِ قفسرین

یہ قافلہ حلب سے روانہ ہو کر شہر قفسرین پہنچا۔ یہ شہر حلب سے ایک منزل پر واقع ہے، جو نہایت پُر رونق اور گنجان آباد جگہ تھی۔ جب اس لشکر کی آمد کی خبر قفسرین میں پہنچی تو ان لوگوں نے وہاں کے دروازے بند کر لئے اور اپنے گھروں کی چھتوں پر چڑھ کر قاتلانِ امام مظلوم پر لعن قفسرین شام کا ایک شہر ہے جہاں حضرت صارعؓ کی قبر ہے۔

خارج اور بدجھتی و عذاب کا شکار ہو جائیں گے۔“  
یہ خبر سن کر تمام لوگوں نے مل کر عہد کر لیا کہ اس لشکر کو اپنے شہر میں داخل نہ ہونے دیں گے۔ لشکریوں کو معلوم ہوا تو فیصلہ کیا کہ اس شہر میں داخل نہیں ہوں گے۔

### منزل قلعہ کفر طاب

شیزر سے فرار ہو کر لشکر یزید منزل کفر طاب پہنچا۔ یہ قلعہ شیزر سے کچھ ہی فاصلے پر تھا۔ قلعہ میں رہنے والوں کو جب حقیقت کا علم ہوا تو انہوں نے بھی قلعہ کے دروازے بند کر دیئے۔ خولی لعین نے آگے بڑھ کر ان لوگوں سے پوچھا:

”کیا تم لوگ ہماری حکومت میں نہیں ہو؟ ہمیں پانی پلواؤ۔“

یعنی کرسب نے جواب دیا:

”خدا کی قسم! تم لوگوں کو پانی کا ایک قطرہ بھی نہ دیں گے کیونکہ تم لوگوں نے حسین اور ان کے ساتھیوں پر پانی بند کیا تھا۔“

### منزل سیبور

جب یہ قافلہ سیبور کے قریب پہنچا تو امام زین العابدین نے چند

طعن کرنے لگے اور ان پر پتھر پھینکنے لگے اور کہنے لگے:  
”اے قاتلان آل رسول! اگر تم ہم سب کی گردنیں بھی تلوار کے بیچے رکھ دو گے تو ہم تم میں سے ایک کو بھی اپنے شہر میں داخل ہونے کی اجازت نہیں دیں گے۔ چنانچہ قفسرین میں یزیدی لشکر داخل نہ ہو سکا۔ آخر کار اس نے شہر کے باہر ہی قیام کیا۔“

### منزل معراج العمان

قفسرین سے روانہ ہو کر لشکر معراج العمان پہنچا۔ یہاں کے باشندوں نے یزیدیوں کا نہایت پڑتاک استقبال کیا اور ان کو عیش و آرام کا سامان مہیا کیا۔

### منزل شیزر

معراج العمان سے روانہ ہو کر یہ لشکر منزل شیزر پہنچا۔ وہاں کے ایک ضعیف العمر شخص نے بتایا:

”یہ لشکر نواسہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم و فرزند علی و بتوں کا سر لے کر آ رہا ہے ان بدجھتوں کو ہرگز شہر میں داخل نہ ہونے دو۔ اگر ایسا ہوا تو ہم سب محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم و آل محمد صلواۃ اللہ علیہ اجمعین کی اطاعت کی پیروی سے

کیا وہ امت جس نے حسینؑ کو قتل کیا ہے روز قیامت ان کے جد (بزرگوار حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کی شفاعت کی امید رکھتی ہے۔

لشکر والے یہ شعر پڑھ کر گھبرا گئے ، بعضوں نے اس ہاتھ کو پکڑنے کی کوشش بھی کی مگر وہ غائب ہو گیا۔ کچھ دیر بعد ہاتھ پھر نمودار ہوا اور دوسرا شعر لکھا:

فَلَا وَاللَّهِ لَيْسَ لَهُمْ شَفِيعٌ وَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي الْعَذَابِ  
خدا کی قسم ان لوگوں (قاتلان حسینؑ) کی شفاعت کرنے والا کوئی بھی نہ ہوگا اور وہ لوگ روز قیامت ہمیشہ ہمیشہ کے عذاب میں بٹلا ہوں گے۔

یہ دیکھ کر لشکر والے خوفزدہ ہوئے۔ نصف شب کے بعد دیر کے راہب نے تسبیح و تقدیس کی آواز سنی اس نے گرجا کی کھڑکی کھول کر دیکھا تو وہ حیران و پریشان رہ گیا ، اس نے دیکھا کہ گرجا کی دیوار کے پاس ایک صندوق رکھا ہے جس سے ایک نور ساطع ہے جس کی روشنی آسمان تک پہنچ رہی ہے فرشتگان خدا جو ق در جو ق آسمان سے اُتر رہے ہیں اور اس صندوق کے قریب آ کر کہتے ہیں:

السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا بْنَ رَسُولِ اللَّهِ السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ  
راہب پر گریہ طاری ہو گیا۔ اس نے باقی رات بے چینی سے گزاری۔ صبح ہوتے ہی وہ لشکر والوں کے پاس گیا اور دریافت کر کے لشکر والوں نے دیکھا کہ ایک ہاتھ نمودار ہوا اور اس نے دیوار پر یہ شعر لکھا:

گفتگو ہوئی:

یا قوم لَا كُفَّرَ بَعْدَ إِيمَانٍ وَلَا ضَلَالٌ بَعْدَ هُدًى  
لوگو ایمان کے بعد کافر اور ہدایت کے بعد گمراہ نہ ہونا۔

یہ دیکھ کر لشکر والے وہاں سے نکل آئے اور حاکم شہر خالد ابن شیط کے محل میں آ کر پناہ لی۔ شہر کے لوگوں نے باہم قسمیں کھا کر عہد کیا کہ ہم خویں لعین کو قتل کر کے سرِ حسینؑ اس سے چھین لیں گے ، تاکہ قیامت کے روز ہم اپنے اس عمل پر فخر کر سکیں۔ جب لشکر یزید کو خبر پہنچی تو وہاں سے ہراساں و پریشان بھاگ نکلا۔

### منزل دیر راہب

یہ مقام شام کے عیسائیوں کی قدیم عبادت گاہ تھا جیسا کہ اس کے نام سے بھی ظاہر ہے یہاں عیسائیوں کا ایک بہت بڑا پادری رہا کرتا تھا۔ ”روضۃ الاحباب“ ، ”ضیا لعین فی مقتل الحسین“ کی روایت ہے کہ دیر راہب میں پہنچ کر لشکر یزید نے گرجے کے قریب ایک چشمے کے کنارے قیام کیا اور امام حسینؑ کے سر مبارک کو ایک صندوق میں بند کر کے رکھ دیا۔ لشکر عیش و نشاط اور شراب نوشی میں مشغول ہو گیا۔ ناگاہ لشکر والوں نے دیکھا کہ ایک ہاتھ نمودار ہوا اور اس نے دیوار پر یہ شعر لکھا۔

أَتْرُجُوْمَةُ قَتَلَتْ حُسَيْنًا شَفَاعَةُ جَدِّهِ يَوْمَ الْحِسَابِ

دین اسلام قبول کرتا ہوں آپ اپنے نانا کے سامنے گواہی دیجئے گا کہ  
میں نے ان کا کلمہ پڑھا اور پھر اس نے کہا:  
اَشَهَدُ اَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشَهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ۔

اس کے بعد راہب نے سرِ حسینؑ کو خولی کے حوالے کر دیا اور گرجا  
کی سکونت ترک کر کے ایسا غائب ہوا کہ پھر کسی کو نظر نہ آیا۔

### منزل بعلبک

اس شہر کے حاکم نے لشکر یزید کا پر جوش استقبال کیا۔ شہر کو آرائستہ کیا  
گیا اور اہلِ شہر نے انہیں خوش آمدید کہا۔ شہر میں ہر طرف چہل پہل تھی  
لوگ شاداں و فرحاں تھے۔ یہاں اہلِ بیت رسولؐ کی تشریکی گئی۔ اس  
وقت بعلبک لبنان میں ایک شہر ہے۔ جہاں حزب اللہ کی اکثریت ہے۔

### منزل حران

یہ شہر دمشق سے ایک منزل پہلے اور بعلبک سے تین میل کے فاصلے  
پر واقع تھا۔ معاویہ ابن ابی سفیان کے انتقال کے وقت یزید اسی شہر حران  
میں سیر و شکار اور عیش و نشاط میں مشغول تھا اور باپ کی وفات کے تین  
دن بعد پہنچا تھا۔ روضۃ الاحباب کے بیان کے مطابق جب یزیدی لشکر  
حران میں مقیم ہوا تو تیکی نامی ایک شخص اور ایک دوسرے شخص نے

راہب: اس صندوق میں کیا ہے؟  
خولی: اس میں ایک خارجی (معاذ اللہ) کا سر ہے جس نے عراق  
میں خروج کیا تھا۔ عبید اللہ ابن زیاد نے اسے قتل کر دیا۔

راہب: اس کا نام کیا ہے؟  
خولی: حسینؑ ابن علیؑ ابن ابی طالب۔

راہب: اس کی ماں کا نام کیا ہے؟  
خولی: فاطمہ بنتِ محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم۔  
راہب: کون مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جو تمہارا پیغمبر ہے؟  
خولی: ہاں وہی۔

راہب: خدا تم کو تباہ و بر باد کرے۔ ہمارے علماء نے کتنا سچ کہا  
ہے کہ جب کوئی شخص (نواستہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) قتل کیا جائے  
گا تو آسمان سے خون برسے گا اور یہ اس وقت ہوتا ہے جب کوئی نبیؐ یا  
کسی نبیؐ کا وصی شہید کیا جاتا ہے۔

راہب نے سرِ حسینؑ کو صندوق سے نکالنا چاہا لیکن خولی نے منع  
کر دیا۔ آخر راہب نے خولی کو اس کی نشانہ کے مطابق کئی ہزار درہم دے  
کر سرِ حسینؑ کو کچھ دیر کے لئے حاصل کیا۔ راہب نے سر کو بوسہ دیا اور کہا  
اے آبَاعَبِدِ اللَّهِ مجھے افسوس ہے کہ میں آپ کی کوئی مدد نہ کر سکا۔ میں  
گواہی دیتا ہوں کہ آپ خدا کے ولی ہیں اور آپ کا دین سچا ہے۔ میں

ہوا۔ جب شہر کو زینت و آرائش کے ساتھ سجا لیا گیا تو انہیں شہر میں داخل ہونے کی اجازت دی گئی۔

بازار سجا یا گیا، دکانوں کو آراستہ کیا گیا۔ مرد، عورتیں اور بچے زرق و برق لباس پہن کر تماشا دیکھنے نکلے یا نکالے گئے پھر اہل بیت رسول کے لئے ہوئے قافلہ کو شہر میں داخل کیا گیا۔

یک ایک شور و غل کی آوز سنائی دی، تمام لوگ ادھر متوجہ ہوئے تو المناک منظر دیکھا۔ لشکر کے آگے آگے شر بن ذی الجوش ہے، ہاتھ میں نیزہ ہے۔ اس کے پچھے نیزوں پر ۲۷۱ سر بلند ہیں۔ دیکھنے یہ شہداء کو بلا کے سر ہیں، ان میں کچھ خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے عزیزوں کے اور کچھ ان کے رفقاء کے سر ہیں اور سب سے آگے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نواسے حضرت امام حسینؑ کا سر ہے جو کسی حال میں جھکا نہیں، کٹ کر بھی نیزے پر بلند ہوا اور دنیا میں آج بھی نہایت بلند مقام رکھتا ہے۔ یہ وہی امام حسینؑ ہیں جن کے بارے میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا تھا:

حسین منی وانا من الحسین، الحسن والحسین سید الشہاب

اہل الجنة

جھکانا چاہا تھا جس سر کو شام والوں نے  
ٹکھت دیکھئے، اس سر کو خود اٹھا کے چلے

سرہائے شہداء کی بابت دریافت کیا۔ جب مجھی کو معلوم ہوا کہ یہ پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نواسے اور ان کے اصحاب کے سر ہیں تو وہ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وآل محمد صلواۃ اللہ علیہ اجمعین پر درود وسلام بھیجنے لگا اور یزیدیوں پر لعنت کرنے لگا۔ لشکر یزید نے اس کو قتل کر دیا۔ اس کی لاش شہر حران کے دروازے کے قریب دفن کی گئی۔ اس وقت سے اب تک اس کا مزار بھی شہید کے نام سے مشہور ہے۔

### آخری منزل دمشق

دمشق اس زمانہ میں دارالخلافہ تھا اور آج بھی شام کا دارالخلافہ ہے۔ یہ وہی شہر ہے جہاں امیر شام ابن ابی سفیان نے اتنا لیں سال سے زیادہ حکومت کی اور اسی شہر میں دفن ہوئے لیکن آج ان کی قبر کا بھی پتہ نہیں اور نہ کوئی نام لیوا ہے۔ اسے کہتے ہیں قدرت کی کرشمہ سازی۔ تفصیل میری تصنیف ”حدیث عشق“ میں دیکھی جا سکتی ہے۔

### شام میں قافلہ کے آمد کی تفصیل

یہ مصیبت زدہ قافلہ ماہ صفر کی پہلی تاریخ کو دمشق میں وارد ہوا تھا۔ یزید نے حکم دیا کہ انہیں باب الساعات میں دروازہ شہر پر روکے رکھیں۔ لیکن قافلہ بوجوہ باب الساعات کے بجائے باب ثوبا سے شہر میں داخل

قشوم بھی کے نیزہ پر حضرت عباس ابن علی کا سر بلند ہے۔ سنان بن انس کے نیزہ پر عون بن عبد اللہ بن جعفر طیار کا سر ہے۔ اس کے بعد دیگر شہداء کے کربلا کے سر مختلف قاتلین شہداء کے کربلا کے نیزوں پر بلند ہیں۔

کٹے ہوئے سر کی گواہی

حضرت امام حسینؑ کے کٹے ہوئے سر کا نیزے پر چڑھ کر بول پڑنا شہداء کے زندہ ہونے کی واضح اور ناقابل تردید دلیل ہے۔

حضرت منہال بن عمرؓ فرماتے ہیں کہ خدا کی قسم! جب حضرت امام حسینؑ کے سر کو نیزے کے اوپر چڑھائے گلیوں اور بازاروں میں پھرایا جا رہا تھا تو میں دمشق میں تھا، میں نے پھیشم خود دیکھا کہ سر مبارک کے سامنے ایک شخص سورہ کھف پڑھ رہا تھا۔ جب وہ اس آیت پر پہنچا: اَمَّ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَالرِّقِيمِ كَانُوا مِنْ أَيْنَ تَأَنَّعَ جَبَا کہ کیا تو نے نہیں جانا کہ بے شک اصحاب کھف اور رقیم ہماری نشانوں میں سے ایک بجوبہ تھے۔

تو اللہ تعالیٰ نے سر مبارک کو قوت گویائی دی اور اس نے بزبان فصیح کہا:

أَعْجَبَ مِنْ أَصْحَابِ الْكَهْفِ قُتْلَى وَ حَمْلَى۔  
اصحاب کھف کے واقعہ سے میرا قتل اور میرے سر کو لئے پھرنا زیادہ عجیب ہے۔\*

\* سر الشہادتین: ۳۵، نورالابصار: ۱۳۹، شرح الصدور: ۸۸ (اقتباس از فلسفہ شہادت امام حسین، پروفیسر ڈاکٹر محمد طاہر القادری صفحہ ۶۰، ۶۱)

حسینؑ مجھ سے ہے اور میں حسینؑ سے ہوں اور حسنؑ و حسینؑ جنت کے جوانوں کے سردار ہیں۔

علامہ اقبال نے فرمایا:

اک فقر ہے شبیری، اس فقر میں ہے میری  
میراث مسلمان ہے، سرمایہ شبیری  
(اقبال)

شمر فخریہ انداز میں اکڑتا ہوا، گردن اکڑاتا ہوا، کاندھے اچکاتا ہوا  
چل رہا ہے اور کہتا جا رہا ہے:

آنا صَاحِبُ الرَّمْحِ الطَّوِيلِ۔ آنا قَاتِلُ ذِي الدِّينِ الْأَصِيلِ۔ آنا قَتَلْتُ  
إِنَّ سَيِّدِ الْوَصِيَّنَ وَأَتَيْتَ بِرَأْسِهِ إِلَى أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ۔  
میں لے نیزہ کا مالک ہوں۔ میں وارث دینِ حقیقی کا قاتل ہوں، میں نے  
ہی سید الوصیین (حضرت علیؑ) کے فرزند کو قتل کیا اور ان کا سر امیر المؤمنین  
(یزید) کے پاس لایا ہوں۔

شمر جیسا ظالم خود تسلیم کرتا ہے کہ امام حسینؑ وارث دینِ حقیقی ہیں۔  
حق تو یہ ہے کہ حقیقت خود کو منوالیتی ہے، مانی نہیں جاتی۔

یہ رتبہ بلند ملا جس کو مل گیا  
ہر مدعا کے واسطے دارو رسن کہاں  
شمر کے پیچھے دیگر شہداء کے کربلا کے سر ہیں ترتیب کچھ یوں ہے،

☆ سوچتا ہوں کہ اسی قوم کے وارث ہم ہیں  
جس نے اولاد پیغمبرؐ کا تمثا دیکھا  
(شورق کا شیری)

قاقدہ بازارِ دمشق سے گزرتا ہوا مسجد جامع کے دروازے پر رکا۔ شمر نے عترت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اس جگہ کھڑا کیا جہاں ترک اور ولیم کے قیدی کھڑے کئے جاتے تھے۔

ایک شخص اسیروں میں ایک بچی کے پاس آیا اور پوچھا:

منْ أَئُ السَّبَابِيَا أَنْتُمْ؟  
تم کون سے اسیروں سے ہو؟

فرمایا:

قالَتْ : نَحْنُ سَبَابِيَا أَلِ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمُ  
هُمْ اسِيرَانِ آلِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمُ ہیں۔

دوسرابوڑھا آدمی ان قیدیوں کے پاس آ کر ان پر سب و شتم کرنے

لگا اور کہا:

”دشکر ہے خدا کا کہ اس نے تمہارے لوگوں کو قتل کیا  
تمہیں تباہ و بر باد کیا اور فتنہ و فساد کی جڑ کا خاتمه کیا۔“

امام زین العابدین نے بوڑھے کے کلمات بُدھن کر دریافت کیا:

يَا شَيْخُ أَقْرَأَتِ الْقُرْآنَ؟  
اے شیخ کیا تو نے قرآن پڑھا ہے؟

شیخ نے بڑے تعجب سے کہا:

”قرآن! قرآن! ہاں میں نے پڑھا ہے۔“

امام نے فرمایا:

بلاشبہ حضرت امام حسین کا قتل کیا جانا اور آپ کو نیزے پر چڑھا کر پھرایا جانا یہ اصحاب کھف کے واقعہ سے عجیب تر ہے کیونکہ اصحاب کھف جن لوگوں کے خوف سے گھر بار، ساز و سامان وغیرہ چھوڑ کر نکلے اور غار میں چھپے تھے، وہ کافر تھے لیکن حضرت امام حسین آپ کے اہل بیت اور باقی ساتھیوں کے ساتھ ظلم و شتم اور انتہائی بے حرمتی کرنے والے ایمان اور اسلام کے دعوے دار تھے۔ اصحاب کھف ولی اللہ تھے اصحاب کھف سال ہا سال کی نیند کے بعد اٹھے اور بولے لیکن بہر حال وہ زندہ تھے مگر نوک پر بولنا یقیناً اصحاب کھف کے واقعہ سے عجیب تر ہے۔

ان نیزوں کی صفت کے عقب میں کمزور اور لاغر اونٹوں کی قطار ہے۔ ان اونٹوں پر اہل بیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بیبیاں اور دیگر خواتین سوار ہیں جو سب کی سب خستہ حال اور ناتوان ہیں لیکن تمام تر مصائب کے باوجود مطمئن اور پُر سکون ہیں اور کیوں نہ ہو! ان میں کوئی شہید کی ماں ہے تو کوئی شہید کی بہن اور کچھ شہیدوں کی بیویاں ہیں اور یہ وہ محترم خواتین ہیں کہ جنہوں نے خدا کی راہ میں اپنا سب کچھ قربان کر دیا۔ نہایت مطمئن ہیں کہ سب کچھ اللہ کی راہ میں قربان کر دیا، حالات نہایت ہی تکلیف دہ اور کربناک ہیں لیکن چھرے سب کے مطمئن، کیوں نہ ہوں، نفس مُطْمِئْنَةَ کے حامل ہیں۔

”اور تو نے یہ آیت پڑھی ہے جس میں مسلمانوں سے خطاب کیا گیا ہے:

وَ اعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ خُمُسَةَ وَ لِلرَّسُولِ وَ لِذِي الْقُرْبَىٰ

یعنی اے مسلمانو! اچھی طرح جان لو کہ تمہیں جو مال خیمت ملے، اس کا پانچواں حصہ اللہ، رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ذوی القربی کو دے دو۔  
(سورہ الانفال، ۸، آیت ۳۱)

عرض کی:

”میں نے یہ آیت بھی پڑھی ہے۔“

علی زین العابدین ابن الحسین نے فرمایا:

”وَهُوَ ذُو الْقُرْبَىٰ بھی ہم ہی ہیں جنہیں اللہ نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ خس کے حق میں شریک قرار دیا ہے۔“

اس کے بعد فرمایا:

”کیا تو نے آئیہ تطہیر بھی پڑھی ہے؟“

شامی نے کہا:

”جی ہاں! میں نے آئیہ تطہیر بھی پڑھی ہے۔“

إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِّبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتٍ وَيُظَهِّرَ كُمْ تَطْهِيرًا  
اللہ کا ارادہ بس یہ ہے ہر طرح کی ناپاکی کو اے اہل بیت! آپ سے دور کئے

”کیا یہ آیت تیری نظر سے گذری ہے؟“

فُلْ لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوْقَةَ فِي الْقُرْبَىٰ  
یعنی کہہ دو اے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم! میں بجز اپنے اہل بیت کی محبت کے تم سے اور کوئی اجر نہیں چاہتا۔

(سورہ الشوری، ۳۲، آیت ۲۳)

بوزھے نے جواب دیا:

”بے شک یہ توحضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ان کی آل کے بارے میں ہے۔“

اس پر امام زین العابدین نے فرمایا:

وَاللَّهِ نَحْنُ الْقُرْبَىٰ فِي هَذِهِ الْآيَاتِ  
تو یقین کر کہ وہ ذو القربی ہم ہی ہیں۔  
ہماری شان میں یہ آیت نازل ہوئی ہے۔

پھر فرمایا:

”اے شیخ تو نے یہ آیت بھی یقیناً پڑھی ہوگی:

فَاتِ ذَالْقُرْبَىٰ حَقَّةٌ  
اے محمد ذو القربی کو ان کا حق ادا کر دو۔

(سورہ الروم، ۳۰، آیت ۲۸)

اس نے کہا ہاں:

”یہ آیت بھی پڑھی ہے۔“

پھر فرمایا:

بعض تاریخی حوالوں (تاریخ قسطی) سے پتہ چلتا ہے کہ جب اسیرانِ اہلِ بیتِ حرم کا قافلہ دمشق میں داخل ہوا اس وقت یزید اپنے محل کے بالائی حصہ سے قافلہ کی آمد دیکھ رہا تھا، یزید اس وقت شراب کے نشہ میں دھت تھا اور اسی بدمستی کے عالم میں اشعار پڑھ رہا تھا جس کا ترجمہ ہے:

”جب ظاہر ہوئے یہ اونٹ اور آفتاب حیرون کے ٹیلوں پر تو فراق کا کوٹا بولنے لگا (کامیں کامیں کرنے لگا)، میں نے کہا تو چیخ یا چپ رہے میں نے اپنے قرض خواہ (امام مجتبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) سے قرض چکا لئے۔“

اہلِ بیت رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے لئے ہوئے قافلے کو دمشق کے بازاروں میں پھرایا گیا اس کے بعد قصرِ خضراء کے دروازے پر خٹھرایا گیا۔ یہ وہی شاندار قصر تھا جسے معاویہ بن ابی سفیان نے لاکھوں درہم سے بنوایا تھا اور جس کی تعمیر پر صحابی رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت ابوذر غفاریؓ نے شدید اعتراض کیا اور کہا:

”یہ قصر اگر تم نے اپنے صرف سے تعمیر کرایا ہے تو اسraf ہے اور قرآن نے اسraf کو حرام قرار دیا ہے اور اگر بیتِ المال سے تعمیر کیا ہے تو خیانت ہے کیونکہ یہ مسلمانوں کا ہے۔“

اور آپ کو ایسے پاکیزہ رکھے جیسے پاکیزہ رکھنے کا حق ہے۔  
(سورہ الاحزاب ۳۳، آیت ۳۳)

فرمایا:

”وَهُوَ أَهْلُ بَيْتٍ جُنَاحُهُ طَهَّارَةٌ وَرَحْمَةٌ نَّعَلَّمُهُ مِنْ نَّارٍ“  
نازل فرمائی ہے، ہم ہی ہیں۔

شیخ بولا:

”تمہیں خدا کی قسم دیتا ہوں، کیا واقعی ایسا ہی ہے؟ کیا تم اہلِ بیت رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خاندان سے ہو؟“  
امام نے فرمایا:

”وَحَقٌّ وَجَدَنَا رَسُولُ اللَّهِ إِنَّا لَنَحْنُ هُمُّ مِنْ عَيْرِ شَلِّكِ۔“  
ہمارے جد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حق کی قسم، ہم بلاشک وہی ہیں۔

کلماتِ امام کا سننا تھا کہ مردِ ضعیف اپنے جسارت آمیز سوال پر نادم ہو کر امام سے معافی مانگنے لگا اور سر سے عمame پھینک کر پھوٹ پھوٹ کر رونے لگا، اس نے اپنے ہاتھ آسمان کی طرف بلند کئے اور تین مرتبہ کہا:

”خدا یا میں تیری بارگاہ میں توبہ کرتا ہوں۔ خدا یا میں تیرے سامنے دشمنان آلِ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور قاتلانِ اہلِ بیت سے برأت کا اظہار کرتا ہوں۔ تو میری توبہ قبول فرماء۔“

خبر یزید کو پہنچنا تو تھی ہی، خبر پہنچی، یزید نے اس مردِ ضعیف کو قتل کر دیا۔

## قافلہ حسینؑ کی قصرِ یزید میں آمد

یزید کا سجا ہوا دربار ہے، امراء سلطنت اور سفراء حکومت مرصع کر سیوں پر براجمن ہیں۔ عماکدینِ شہر اور فوجی افسران ادھر جلوہ گر ہیں۔ یزید فتح کی خوشی میں مخمور اور شراب کے نشہ میں چور تخت پر بیٹھا ہوا ہے۔ اہل بیت رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قصر کے دروازے پر کھڑے، طوق و رسن میں گرفتار حکم شاہی کے منتظر ہیں۔

مروان بن الحکمؑ بھی یزید کے پاس تخت پر بیٹھا ہوا تھا۔ جب قافلہ دربارِ یزید میں داخل ہوا تو مروان نے شمر سے پوچھا:

”تم نے حسینؑ اور ان کے خاندان کے ساتھ کیا کیا؟“

اس نے کہا:

”حسینؑ اپنے خاندان کے اتھارہ بنی ہاشم کے جوانوں اور

☆ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حکم اور اس کی اولاد کو مدینہ بدر کر دیا تھا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حیاتِ طیبہ اور خلیفہ اول حضرت ابو بکرؓ اور خلیفہ دوم حضرت عمرؓ کے دور میں یہ داخلِ مدینہ نہ ہو سکے، لیکن خلیفہ سوم نے اپنے دور میں مدینہ میں داخل ہونے کی نہ صرف اجازت دی بلکہ امر خلافت بھی مروان کے پرورد کر دیا اور پھر وہی مروان بن حکم حضرت عثمانؓ کی شہادت کا سبب بنا۔

تفصیل ”تاریخ اسلام“ (حصہ دوم) ”خلفائے راشدین“ میں دیکھی جاسکتی ہے

انہیں اعترافات کی بنا پر حاکم شام نے انہیں ربذہ کے بے آب و گیاہ میدان میں جلاوطن کر دیا تھا جہاں وہ انتہائی غربت اور بے کسی کے عالم میں رحلت فرمائے گئے۔ حق مغفرت کرے عجب آزاد مرد تھا۔ اس واقعہ کی تفصیل ”تاریخ اسلام“ (حصہ دوم) میں دیکھی جاسکتی ہے۔

یہی وہ تاریخی قصر/ محل تھا جہاں یزید نے دربارِ عام کیا تھا اور دربار کو خصوصیت سے آراستہ کیا گیا تھا اور امراء شام کو مدعو کیا گیا تھا تاکہ سب لوگ حکومت وقت کی شان و شوکت دیکھ سکیں اور اس کے عب و دبدبے سے مرعوب ہو سکیں۔ دربار میں کیا کچھ ہوا ملاحظہ فرمائیے۔

لَا هَلُوْا وَاسْتَهْلُوْا فَرَحًا  
سُئِلَ مِنْ عَتْبَةِ ابْنِ اَحْمَدَ مَا كَانَ فَعَلَ  
عِبَتُ هَاشِمُ بِالْمُلْكِ فَلَا  
كَاش بدر میں مارے جانے والے میرے بزرگ قبیلہ "خزرج" کی نیزہ لگنے  
سے آہ وذاری دیکھتے تو خوشی سے اچھل پڑتے اور کہتے اے یزید تیرے ہاتھ  
شل نہ ہوں۔ کاش میرے بزرگ جو جنگ بدر میں مارے گئے زندہ ہوتے  
تو مجھے داد دتے، میں نے بنی هاشم کے سرداروں کو قتل کیا۔

و سے رادریے ۔ میں سے ملا ہے ۔ — سردار دس ریس یہ  
”میں عتبہ میں سے نہیں ، اگر میں احمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کی  
ولاد سے اس کے فعل کا انتقام نہ لوں ، بنی ہاشم نے تو اقتدار کا کھیل کھیلا  
تھا ورنہ ، نہ تو کوئی خبر آئی نہ وحی نازل ہوئی ۔“

اس کے بعد یزید اپنے شکریوں سے مخاطب ہوا ”تم نے حسین کے ساتھ کیا کیا؟ زجر بن قیس حاضر ہوا اور یزید کو فتح دکامرانی کا مژده ان لفظوں میں سناتا ہے:

”امیر المؤمنین (بیزید) مبارک ہو خدا نے آپ کو کامیاب و کامران کیا، حسین ابن علی اپنے اٹھارہ عزاء اور ساتھ اصحاب کے ساتھ ہمارے مقابلے میں آئے، پہلے ہم نے ان پر زور دیا کہ وہ تیری بیعت کر لیں لیکن جب انہوں نے تیری بیعت سے انکار کیا تو ہم نے ان سے جنگ کی اور ان سب کو قتل کر دیا۔ یہ ان کے سر ہیں جب کہ ان کے جسم خاکِ کربلا میں پڑے ہیں۔ ان پر سورج چمک رہا ہے، ہوا میں ان پر

پچاس سے کچھ زیادہ اپنے اصحاب سمیت ہم سے جنگ کرنے آئے تھے، ہم نے ان سب مردوں کو قتل کر دیا ہے اور ان مردوں کے سر اور تمام قیدی ان اونٹوں پر موجود ہیں۔

یہ سن کر مروان نے اپنے کاندھوں کو جھٹکا اور امام حسینؑ کے سر طرف نظر کر کے بولا:

”تمہارے چہرے کی ٹھنڈک اور تمہارے رخساروں کی  
برخی کیسی بھلی معلوم ہو رہی ہے۔ میرا دل حسینؑ کے خون سے  
ٹھنڈا ہو گیا ہے۔ خاندان پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا خون  
بہاکر میں نے اینا قرض جکالا ہے۔“<sup>(1)</sup>

سب سے پہلے شمر نے سرِ حسینؑ کو نوکِ نیزہ سے اتار کر تختِ طلاء میں رکھا اور یزید کے سامنے پیش کیا۔ روایات شاہد ہیں کہ جب سرِ حسینؑ یزید کے سامنے رکھا گیا تو کچھ دیر وہ سر کی جانب دیکھتا رہا، اس کے ہاتھ میں خیزان کی چھڑی تھی جسے وہ سرِ مبارک پر مارتا جاتا تھا اور بڑے فخر و ناز سے یہ اشعار بڑھتا جاتا تھا۔<sup>(۲)</sup>

لَيْتَ أَشْيَا خَيْرٍ يَبْدُرُ شَهْدُواً جَزَعَ الْخَزْرَاجَ مِنْ وَقْعِ الْأَسْلَ

(١) مقال الی مخفف ، ص ١٣٦ -

ہے کہ یزید نے لب دندان مبارک پر چھڑی ماری تو ابو بزہ اسلامی یہ دیکھ کر چیخ اٹھے اور پکار کر کہا:

”یزید چھڑی ہٹا لے۔ خدا کی قسم میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ان ہونٹوں کے بو سے لیتے دیکھا ہے۔ اے یزید! تو اُس عالم میں خدا کا سامنا کرے گا کہ تیرا سفارشی ابنِ زیاد ہو گا اور حسینؑ کے شفیع محمد رسول اللہ۔“

ان کلمات کا سننا تھا کہ یزید نے جھنجھلا کر صحابی رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دربار سے نکل جانے کا حکم دیا، ابو بزہ اسلامی یہ کہتے ہوئے دربار سے باہر نکلے، ”خدا تیرے ہاتھوں کو قطع کرے۔“ دربار میں سناتا چھا گیا، امراء و سفراء متغیر ہو گئے۔ بعض تواریخ میں یہ روایت سمرہ ابن جنبدؓ (صحابی رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کی طرف منسوب کی گئی ہے۔ ان کے احتجاج پر یزید نے کہا:

”اے سمرہ! اگر مجھے تمہارے صحابی ہونے کا پاس نہ ہوتا تو تمہیں ضرور قتل کر دیتا۔“

سمرہؓ نے کہا:

”سبحان اللہ صحابی کا یہ پاس اور نواسہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے یہ سلوک۔“

ابن خلکان کا بیان ہے کہ دربار یزید میں صحابی رسول حضرت

ریت اڑا رہی ہیں، عقاب ان پر منڈلا رہے ہیں اور اہل بیتؑ کو قید کر لیا۔“

### یزید کا حسینؑ سے بے ادبی کرنا

یزید نے سر حسینؑ کو اٹھایا اور شراب کا جام منہ سے لگا کر کہتا ہے: ”ہم نے ان لوگوں کے سر جدا کر دیئے ہیں جو ہمارے لئے بہت اہم تھے۔ حالانکہ وہ بہت پاک و پاکیزہ اور حلیم و بردار تھے اور خدا کے نزدیک ہمارے مقابلے میں اپنے مقام و منزلت کے لحاظ سے بہت محترم تھے اور ہر حیثیت سے ہم سے زیادہ صاحبِ عزت و افتخار تھے۔“

پھر یزید نے اپنی چھڑی سے دندان مبارک کے ساتھ بے ادبی کرنا شروع کی اور ایک شعر پڑھا جس کا ترجمہ ہے:

”کیا بے پناہ حُن ہے جو دانتوں سے نمک رہا ہے اور طشت جگگا رہا ہے۔ دونوں رخسار دو گلاب کے پھول معلوم ہوتے ہیں، اے حسینؑ! تم نے ضرب کو کیسا پایا؟“

طبقاتِ ابن سعد اور مروج الذهب کا بیان ہے کہ اس موقع پر رسول اللہ کے صحابی ابو بزہ اسلامی دربار میں موجود تھے انہوں نے یزید کو ٹوکا، خواص الائمه میں ابن ابی الدنیا نے حسن بصری کے حوالے سے نقل کیا

بیزید: فاطمہ  
 سفیر: کون فاطمہ  
 بیزید: محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بیٹی  
 سفیر: محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم! تمہارا نبی؟  
 بیزید: ہاں  
 سفیر: اس کا باپ علی کون تھا؟  
 بیزید: ابی طالب کا بیٹا اور ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا چچازاد بھائی  
 سفیر: تم کیسے مسلمان ہو۔ ہلاکت ہے تمہارے لئے اور تمہارے دین  
 کے لئے، مسح کے حق کی قسم تم لوگ نالائق ہو۔ ہمارے جزیرہ جاfer کے گرجا  
 میں اس گدھے کا گھر رکھا ہے جس پر ہمارے سردار حضرت مسح سوار ہوئے  
 تھے، ہم لوگ ہر سال اطراف دنیا سے اس کی زیارت کے لئے جاتے ہیں  
 اس پر نذریں مانتے ہیں اور اس کی تفہیم اسی طرح کرتے ہیں جس طرح تم  
 لوگ خاتہ کعبہ کی کرتے ہو۔ پس میں گواہی دیتا ہوں کہ تم لوگ بھل پر  
 ہو۔ پھر وہ کھڑا ہو گیا دربار سے باہر چلا گیا اور پھر واپس نہیں آیا۔

انہائی حیرت کی بات ہے کہ اللہ تعالیٰ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ  
 وسلم اور اہل بیت رسول صلواۃ اللہ علیہ اجمعین پر درود بھیجنے کا حکم دیتا ہے

☆ إِنَّ اللَّهَ وَمَلِكَتَهُ يُصَلُّوْنَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَامٌ وَأَسْلَمُوا تَسْلِيْمًا  
 اللہ اور اس کے فرشتے یقیناً نبی پر درود بھیجتے ہیں۔ اے ایمان والو! تم بھی ان پر  
 درود و سلام بھیجو جیسے سلام بھیجنے کا حق ہے۔ (سورہ الاحزاب، ۳۳، آیت ۵۶)

خالد بن غفران نے سر حسین کو دیکھ کر چند اشعار کہے جن کا ترجمہ یہ ہے:  
 ”اے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بیٹی کے بیٹے،  
 تمہارا سرخون میں غلطان ہے، ان لوگوں نے گویا رسول اللہ  
 صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے قتل کا ارادہ کر لیا تھا۔ انہوں نے تم  
 کو پیاس کے عالم میں قتل کر ڈالا اور تمہارے قتل میں تاویل و  
 تنزیل کا بھی انتظار نہ کیا۔ تم کو نہیں تمہارے ساتھ تکبیر و تہلیل  
 کو بھی ذبح کر ڈالا۔“

دربارِ بیزید میں رومی سفیر کے تاثرات

سلطنت روم کا ایک مستقل سفیر دمشق میں رہتا تھا وہ بھی دربارِ بیزید  
 میں موجود تھا، اس کی بابت ہشام بن محمد نے اپنے باپ سے اس نے  
 عبید بن عمر سے بیان کیا ہے کہ وہ کہتا ہے کہ قیصر روم کا سفیر روم میں  
 موجود تھا، اس نے سر حسین اور اہل بیت کو دیکھ کر بیزید سے دریافت کیا:

سفیر: یہ کس کا سر ہے؟

بیزید: حسین کا

سفیر: کون حسین؟

بیزید: علی کا بیٹا

سفیر: اس کی ماں کون ہے؟

لیکن نشہ میں چور اقتدارِ دنیا میں مخمور اسلامی اقدار سے بے خبر یزید کے دربار میں اسلامی روایات کی دھمکیاں اڑائی جا رہی ہیں اور درباری خوش ہو رہے ہیں۔ دربارِ یزید میں یہ سب ہوتا رہا اور حضرت زینب سلام اللہ علیہا حیرت سے دیکھتی رہیں، صبر کا پیانہ لبریز ہوا تو جناب زینب گویا ہوئیں اور ایک فصح و بلیغ خطبہ ارشاد فرمایا جس میں آپ نے تاریخ کی تلخ حقیقوں کو آشکار کرتے ہوئے یزید کی بربادیت کو بے ناقاب کر دیا۔ جس سے اس شرابِ خوار اور ظالم کا سر جھک گیا اور دربار میں بیٹھنے والوں کے دلوں میں یزید کے خلاف نفرت کی آگ بھڑک اٹھی۔

### دربارِ یزید میں جناب زینب کا خطبہ

جناب زینب صلواۃ اللہ علیہا جلال میں آکر کھڑی ہوئیں اور یزید کو مخاطب کر کے ارشاد فرمایا:

”فَامَّتْ زَيْنَبُ عَلَيْهَا السَّلَامُ وَقَالَتْ: الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ وَآلِهِ أَجْمَعِينَ ..... الخ۔

تعریف اللہ کے لئے ہے جو ساری کائنات کا پروردگار ہے اور درود و سلام رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم و اہل بیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر اکتنی سچائی ہے خدا و نبی عالم کے اس ارشاد میں کہ

”آخر جن لوگوں نے براہیاں کی تھیں ان کا

انجام بھی بہت برا ہوا، اس لئے کہ انہوں نے اللہ کی نشانیوں کو جھٹلایا تھا اور وہ ان کی ہنسی اڑاتے تھے۔

کیوں، یزید! زمین و آسمان کے تمام راستے ہم پر بند کر کے اور خاتم النبوات کو عام قیدیوں کی طرح، در بدر پھرا کر تو نے یہ سمجھ لیا کہ خدا کی بارگاہ میں ہمارا جو مقام تھا اس میں کوئی کی آگئی اور تو خود بڑا عزت دار بن گیا؟ پھر تو اس خام خیالی کا شکار ہے کہ وہ الیہ جس سے ہمیں تیرے ہاتھوں دو چار ہونا پڑا اس سے تیری وجہت میں کچھ اضافہ ہو گیا اور شاید اسی تخلط فہمی کے باعث تیری ناک اور چڑھ گئی اور غرور کے مارے تو اپنے کندھے اچکانے لگا؟

ہاں! یہ سوچ کر تو خوشی سے پھولے نہیں سا رہا ہے کہ تیری مستبدانہ حکومت کی حدیں بہت پھیل چکی ہیں اور تیری سلطنت کی نوکر شاہی بڑی مفبوط ہے اور ہو سکتا ہے تو یہ بھی سمجھ بیٹھا ہو کہ خلائق عالم نے اس مملکت میں تجھے بغیر کسی خطرے کے پھیل پھیل کر اطمینان سے اپنا حکم چلانے اور من مانی کرنے کا یہ موقع دیا ہے۔

ٹھہر، یزید! ٹھہر! ایک دو سانیں اور لے لے۔ پھر دیکھنا،

کاٹھنے لگ جاتا ہے۔ ہر قسم کے لوگ ، ہر طرح کے آدمی۔ راہ راہ ، منزل منزل ، جو ق در جو ق ، دور اور نزدیک سے ہمیں دیکھنے کے لئے جمع ہو جاتے ہیں! اس کارروائی کا نہ کوئی ساتھی ہے! نہ حمایتی ، نہ دوست ہے نہ نگہبان۔ ہاں! جس کا تعلق ہمارے بزرگوں کا کیجھ چبانے (ہندہ زوجہ ابوسفیان نے حضرت حمزہ کا غزوہ احمد میں کیجھ چپایا تھا) والوں سے ہوا سے کسی رو رعایت کی کیا توقع ہو سکتی ہے؟ اور جس کا گوشت پوست ہمارے شہیدوں کے لہو سے آگا ہو ، بھلا اس کے دل میں ہمارے لئے کوئی نرم گوشه کہاں پیدا ہو سکتا ہے؟

ہاں! ہاں! جو اہل بیت عصمت و طہارت کی دشمنی میں انگاروں پر لوث رہا ہوا سے کب یہ امید باندھی جا سکتی ہے کہ وہ حقیقوں کے بارے میں کبھی شنڈے دل سے غور بھی کرے گا؟

اے یزید! تو احساسِ جرم کے بغیر جس ڈھنڈی سے کہتا جا رہا ہے کہ 'اگر اس وقت میرے اسلاف مجھے دیکھتے تو کتنے شاد ہوتے! وہ مجھے شاباشی دیتے اور کہتے ، یزید تیرے دست و بازو کو نظر نہ لگے!' تو نے محمدؐ کے گھرانے سے کیا خوب انتقام لیا ہے!

کیا ہوتا ہے؟ دراصل تو ربِ زوالجلال کے اس فیصلے کو بھلا بیٹھا ہے کہ 'کفر کی راہ اختیار کرنے والے یہ گمان نہ کریں کہ ہم جو انہیں مہلت دیئے جاتے ہیں ، وہ ان کے حق میں کوئی بہتری ہے ، ہم تو انہیں اس لئے ڈھیل دے رہے ہیں کہ یہ خوب جی بھر کر گناہ سمیٹ لیں ، اس کے بعد ان کے واسطے سختِ ذلت آمیز سزا اور رسوا کرنے والا عذاب ہے۔'

اے ہمارے آزاد کئے ہوؤں کے جائے! کیا یہی عدل ہے؟ اسی کو انصاف کہتے ہیں؟ کہ تیری عورتیں اور کنیزیں تک پردازی میں ہوں اور نبی زادیوں کی چادریں چھین کر انہیں بے پرداز ، سر برہنہ ایک شہر سے دوسرے شہر کشان کشان لے جایا جائے! ہاں ، یزید! تو نے ہی ہمیں ان حالت میں پہنچایا ہے۔ ہم بے وارثوں کا قافلہ جس جگہ پہنچتا ہے وہاں تماشا یوں

وَلَا يَحْسِنُ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لَا نَفْسِهِمْ أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لَيْزَدَادُوا إِثْمًا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّهِمٌ

اور یہ کافر ایسا نہ سمجھیں کہ ہم جو ان کی رشی دراز رکھتے ہیں یہ ان کے لئے کوئی اچھی بات ہے ، ہم تو صرف اس لئے ان کی رشی دراز رکھتے ہیں کہ وہ اور زیادہ گناہ کر لیں اور ان کے لئے ڈھیل کرنے والا عذاب ہے۔ (سورہ گل عمران ۳، آیت ۱۷۸)

نہ کرتا!

پور دگارا! تو ان ظالموں سے ہمارا حق دلا دے اور ان شنگروں سے ہمارے بد لے چکا دے۔ بار الہی! جن جفا شعاروں نے ہمارا لہو بھایا ہے اور ہمارے طرف داروں کو قتل کیا ہے، ان پر اپنا غصب نازل فرم۔ قسم بخدا! اے یزید! تو نے خود ہی اپنی کھال نوچی ہے اور اپنے ہاتھوں اپنے گوشت کی تکہ بوٹی کی ہے! بہت جلدی وہ وقت آنے والا ہے کہ تجھے انتہائی ذلت و خواری کے عالم میں اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا سامنا کرنا پڑے گا۔ تو نے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذریت کو خاک و خون میں غلطان کیا ہے اور ان کی عترت، ان کے پیاروں کو نشانہ ستم بنا کر ان کی حرمت زائل کی ہے!

نَمَّ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ أَسَاءُ وَالسُّوَآءِيْ أَنْ كَذَّبُوا بِإِيمَانِ اللَّهِ وَكَانُوا بِهَا يَسْتَهْزِئُونَ  
پھر جنہوں نے برالی کی تھی ان کا انجام بھی برا ہوا، اس لئے کہ انہوں نے آیاتِ الہی کو جھٹالیا اور وہ اس کا مذاق اڑاتے تھے۔ (سورہ الروم: ۲۰ آیت ۱۰)

الظَّالِمِينَ كَذَّبُوا بِالْكِتَابِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا فَسُوفَ يَعْلَمُونَ إِذَا الْأَغْلَلُ فِي

أَعْنَاقِهِمْ وَالسُّلْسِلُ يُسْخَبُونَ

جنہوں نے اس کتاب کی اور جو کچھ ہم نے پیغمبروں کو دے کر بھیجا ہے اس کی تکذیب کی ہے انہیں عنقریب معلوم ہو جائے گا جب طوق اور زنجیریں ان کی گردنوں میں ہوں گی، مگھیئے جا رہے ہوں گے۔ (سورہ المؤمن: ۲۰، آیت ۲۰/۱۷)۔

یزید! تو جو کچھ کر رہا ہے اور جو کچھ کہتا چلا جا رہا ہے، وہ تیری کیفیت کا اظہار ہے! ذرا دیکھ تو سہی، بے ادب! اپنی چھڑی سے جس ہستی کے مقدس ہونٹوں کے ساتھ تو گتاخی کر رہا ہے، وہ جوانانِ جنت کا سردار ہے! رسولِ اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا تھا: **الحسن و الحسین سید الشباب اہل الجنۃ**۔

تو نے محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پیاروں کا خون بھا کر اور عبدالمطلب کے چاند تاروں کو خاک میں ملا کر اپنے سوکھے ہوئے زخموں کو پھر سے ہرا اور بھرے ہوئے گھاؤ کو پھر گھرا کر دیا ہے! اور اپنے پرکھوں کو بھی پکار رہا ہے، اپنے گڑے ہوئے مُردوں کو آواز دے رہا ہے اور اس سے بے

خبر کہ عنقریب تو خود بھی اسی گھاٹ اترنے والا ہے، جہاں وہ اور جب تو اپنے سگوں کے پاس پہنچ جائے گا تو پھر رہ رہ کر تیرا دل یہ چاہے گا کہ کاش! نہ زبان میں سکت ہوتی اور نہ ہاتھوں کو جنبش! تاکہ جو کہا ہے وہ نہ کہتا اور جو کیا ہے وہ

☆ یزید کی موت ۱۳ ربیع الاول ۶۲ھ میں کن حالات میں ہوئی، علامہ راشد الخیری کی کتاب سیدہ کا لال میں ملاحظہ فرمائیے۔

جنہوں نے زمین ہموار کر کے تھے اس جگہ تک پہنچایا اور پھر اللہ و رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا کلمہ پڑھنے والوں کی گروں پر مسلط کر دیا! جب حساب و کتاب کا وقت آئے گا تب ہی پتہ چلے گا کہ جو زیادتیاں کرتے ہیں ان کو کتنی بری سزا ملتی ہے! اور اسی لمحے یہ بھی واضح ہو جائے گا کہ کسے بدترین جگہ دی گئی اور کس کے ساتھی کس درجہ بودے نکلے!

اے یزید! یہ تو زمانہ کا انقلاب ہے کہ مجھے تھوڑے جیسے آدمی سے بات کرنے پر مجبور ہونا پڑا! تھے تو میں بہت چھوٹا اور بے وقعت سمجھتی ہوں ، البتہ تیری سرزنش کو بڑا کام اور تیری ملامت کو ایک اچھی بات قرار دیتی ہوں!

ہاں! تھے سے مخاطب ہونے کی وجہ صرف یہ ہے کہ آنکھوں میں آنسو امنڈ رہے ہیں اور کلیج سے آنچیں نکل رہی ہیں! کس قدر حرمت کا مقام ہے کہ وہ خاصاً خدا جنہیں اس نے عز و شرف دے کر سرفراز فرمایا ، وہی ، فتح مکہ کے دن ہمارے آزاد کے ہوئے ، شیطان صفت گروہ کے ہاتھوں تباہی ہوں۔

☆ افراہ بنو امیہ اور دوسرے دشمن اسلام کو کس فراغ دلی سے محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فتح مکہ کے دن معاف فرمایا ، تفصیل میری تصنیف ”تاریخ اسلام کا سفر“ (حصہ اول) میں ملاحظہ فرمائیے۔

یزید! جب تو اپنے ان سنگین جرائم کا بوجھ اٹھائے قیامت کے دن خدا کی عدالت میں پیش ہو گا تو پھر دیکھنا کہ داور محشرکس عنوان سے ریاض رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے سکھرے ہوئے پھولوں کو اکٹھا کر کے ہر برگ گل کو آما جگا و صدا بھار قرار دیتا ہے اور وہ منصف حقیقی کس طرح جو زو جفا کرنے والے باغیوں سے ہم کو ہمارا حق دلاتا ہے! اس پیدا کرنے والے کا ارشاد ہے:

”جو لوگ اللہ کی راہ میں قتل ہوتے ہیں انہیں مردہ نہ سمجھو ، وہ تو درحقیقت زندہ ہیں! اپنے رب کے پاس سے رزق پار ہے ہیں“۔

سن! یزید سن! تیرے لئے تو بس اتنا جاننا ہی کافی ہے کہ بہت جلد خدائے ذوالجلال فیصلہ دے گا۔ محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مدعا ہوں گے۔ اور جبرایل امین مددگر یہیں گے! ہاں! اور وہ لوگ بھی اسی ہنگام اپنا انجام دیکھ لیں گے

☆ وَلَا تَحْسِبَنَّ الَّذِينَ قُتُلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَالًا بَلْ أَحْياءً عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ۔

اور انہیں جو اللہ کی راہ میں مارے گئے ہیں ، ہرگز مردہ نہ سمجھو بلکہ وہ زندہ ہیں ، اپنے رب کے یہاں سے رزق پاتے ہیں۔

(سورہ آل عمران ۳، آیت ۱۶۹)

اور نہ ہی اس موقف میں ہے کہ ہمیں جو مقبولیت حاصل ہے اسے متاثر کر سکے! پھر یہ بھی تیرے بس میں نہیں کہ ہماری فکر کو پھیلنے اور ہمارے پروگرام کو نشر ہونے سے روک دے! نیز تو ہمارے مقصد کی گھرائی تک پہنچنے اور غرض و غایت کی گھرائی کو سمجھنے سے بھی قاصر ہے۔

یزید! تیری فکر غلط ہے، تیری رائے خام ہے! تیری زندگی کے محض چند دن<sup>(۱)</sup> باقی رہ گئے ہیں۔ تیری بساط اللہ والی ہے اور بہت جلد تیرے ساتھیوں کا شیرازہ بھی بکھرنے والا ہے! اس کے علاوہ وہ دن قریب ہے جب منادی آواز دے گا ہاتھ غیبی کہے گا کہ ظالموں پر خدا کی لعنت<sup>(۲)</sup> اور حمد و سپاس اللہ کے لئے جو تمام جہانوں کا پروردگار ہے۔ وہ رب الارباب، جس نے ہمارے پیشوں بزرگوں کو انجام کا خیر و سعادت کے خزانہ عامرہ سے افتخار بخشنا اور ہماری آخری شخصیتوں کو شہادت و رحمت کی لعنت عظمی سے سرفراز فرمایا۔

(۱) جناب نبی سلام اللہ علیہ نے جو پیش گوئی فرمائی تھی ویسا ہی ہوا۔ یزید کی موت ربیع الاول ۶۳ھ کو ہوئی، اس کے بیٹے معاویہ نے تخت حکومت پر پہنچنے سے انکار کیا، نتیجتاً حکومت بنی امیہ سے نکل کر آل مردان میں چلی گئی۔

(۲) الْعَنَّةُ اللَّهُ عَلَى الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ  
ظالموں پر خدا کی لعنت (سورة ہود، آیت ۱۸)

آہ! آہ! دشمن کی آستین سے ابھی تک ہمارے شہیدوں کا لہو ٹپک رہا ہے اور آج بھی ان کے لب و دندان پر ہمارا گوشت چبانے کے نشان موجود ہیں! اف! ان کشتگان راہ تسلیم کے پاک و پاکیزہ اجسام دامنِ صحراء میں بے گور و کفن پڑے ہیں۔

اے یزید! اگر آج ہمیں جنگی قیدی بنا کر تو سمجھ رہا ہے کہ کچھ حاصل کر لیا، تو یاد رکھ کل تجھے اس کے مقابلے میں سخت نقصان اٹھانا پڑے گا اور یہ بات نہ بھولنا کہ تو اپنے اعمال کی صورت میں جو بھیجے گا بس وہی پائے گا۔

نیز رب العالمین اپنے بندوں پر کبھی ظلم نہیں کرتا۔ ہم اللہ کے سوانہ کسی سے اپنا حال کہتے ہیں اور نہ کسی کے پاس فریاد لے جاتے ہیں۔ صرف اسی کی ذات پر ہمارا بھروسہ ہے اور وہی ہم سب کا مرکزِ اعتماد ہے۔

اے یزید! تیرے پاس مکروہ فریب کا جتنا ذخیرہ ہے اسے جی کھول کر کام میں لے آ۔ ہر طرح کی سعی و کوشش میں بھی کوئی دلیل نہ اٹھا رکھنا۔ اپنی سیاسی جد و جہد کو مزید تیز کر دے اور ہاں ساری حسرتیں نکال لے، تمام آرزوئیں پوری کر لے۔ مگر اس کے باوجود تو، نہ تو ہماری شہرت کو کم کر سکتا ہے

سکتا! اور کن خدا ترس انسانوں کے ساتھ ہوا۔ یہ وہ محترم و مکرم ہستیاں ہیں جنہوں نے اللہ تعالیٰ کی راہ میں سب کچھ قربان کر دیا۔ یہ وہ بزرگ ہستیاں ہیں جن کے خیے لئے پھر جائے گئے، ظالموں نے قیدی بنایا لیکن اللہ کی راہ پر ڈٹے رہے۔ تمام تر قید و بند کی تکالیف کے ساتھ دربار میں لائے گئے، خاموش رہے اور جب زبان کھوئی تو حقیقتِ حال عیاں ہو گئی۔

بنا لیتا ہے موجِ خونِ دل سے اک چمنِ اپنا  
وہ پابندِ نفس جو فطرتاً آزاد ہوتا ہے  
حضرت نبی صلواۃ اللہ علیہا کا بیان سننا تھا کہ یزید غصہ سے بیچ و تاب کھانے لگا، نشہ اقتدار اتنے لگا۔ حیرانی اور پریشانی کے عالم میں اہل دربار سے پوچھتا ہے ان کے ساتھ کیا کیا جائے؟ نعمان بن بشیر (کوفہ کے سابق گورنر) کھڑے ہوئے اور کہا:

”اے یزید! ان کے ساتھ وہی سلوک کر جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم (ان کو اس حال میں دیکھ کر) کرتے۔“

لیکن اس بدجھت نے نعمان بن بشیر کی رائے کے برعکس عمل کیا اور دربار برخاست کر دیا اور طیش میں آکر یزید نے اسیران کربلا کو قید خانہ میں بھیجوادیا۔ قید خانہ کہاں واقع تھا اس بارے میں مورخین میں اختلاف ہے بعض مورخین کا بیان ہے کہ قید خانہ جامع مسجد کے عقب میں ایک قدیم بوسیدہ

ارحم الرّاحمین ہمارے شہداء کے ثواب کو کمال آگیں، ان کے اجر کو فراواں اور ان کے دارثوں اور جانشینوں کو اپنے حسنِ کرم سے بہرہ مند فرم۔ یقیناً وہ بڑا مشق اور حد درجہ مہربان ہے۔ ہمارے لئے اللہ کافی ہے اور وہی بہترین کارساز ہے۔<sup>(۱)</sup>

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نواسی جناب نبی صلواۃ اللہ علیہا کا خطبہ جاری رہا۔ دربار میں ستاٹا چھایا رہا، ایسا ستاٹا کہ سوئی گرنے کی آواز سنائی دے۔ حاضرین انتہائی انشہاک اور حیرانی سے سنتے اور حقیقتِ حال سے واقف ہوتے رہے۔ حقیقتِ حال پر اب تک جو پرده پڑا ہوا تھا، جناب نبی صلواۃ اللہ علیہا کے بیان سے چاک ہونا شروع ہوا اور خطبہ ختم ہوتے ہوتے حقیقتِ حال کھل کر سامنے آگئی۔

اپنے خطبے سے خواہِ حسین نے مقصدِ حسین کی وضاحت کی تو مجمع حیران و ششدر ہو کر رہ گیا۔

یہ ظلم، یہ ستم، یہ قتل و غارت گری اور اہل بیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم! کون سوچ سکتا تھا کہ ایسا آہل رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ ہو سکتا ہے؟ لیکن وہ سب کچھ ہوا جو ایک عام انسان سوچ بھی نہیں

(۱) حسْبَنَا اللَّهُ وَنَعَمُ الْوَكِيلُ۔

ہمارے لئے اللہ کافی ہے اور وہی بہترین کارساز ہے  
(سورہ آل عمران، آیت ۱۷۳)

(۲) جن کی خاطر سے بنائی گئی ساری دنیا  
اہل دنیا سے وہی گھر نہیں دیکھا جاتا

تیار ہو جا۔

ایک روز بھری مسجد میں حق و باطل کا مقابلہ ہوا۔ امام علی زین العابدین نے یزید کو مخاطب کیا اور فرمایا:

”اے یزید! مجھے اس قدر موقع دے کہ میں منبر پر جا کر خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مدح میں کچھ بیان کر سکوں۔“

یزید نے پہلے تو انکار کیا لیکن حاضرین کے اصرار پر راضی ہو گیا۔

دربارِ یزید میں خطبہ امام سجاد علیہ السلام

امام علی زین العابدین منبر پر تشریف لے گئے، پہلے حمد باری تعالیٰ پھر نعمت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بیان فرمائی اور اس کے بعد نہایت شیریں اور فتح و بلیغ اور پُرا اثر انداز میں گویا ہوئے:

”اے اہل شام! تم میں سے جو مجھے جانتا ہے وہ تو جانتا ہی ہے لیکن جو نہیں جانتا اسے میں اپنا تعارف کرائے دیتا ہوں۔

میں شہیدِ کربلا حسین کا فرزند ہوں، میں علی مرتضیٰ کا پسر ہوں، میں محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا بیٹا ہوں، میں فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہا کا فرزند ہوں، میں خدیجۃ الکبریٰ کا

مکان تھا اور بعض مورخین کے مطابق اسی مسجد کا ایک بوسیدہ جگہ تھا۔

### اسیران کربلا کی دمشق میں مت مصائب

اسیران کربلا نے دمشق میں کتنے دن قید و بند کی صعوبتوں میں گزارے اس امر میں بھی اختلاف پایا جاتا ہے۔ بعض مورخین کے مطابق اسیری کی مت نو ماہ ہے کچھ کا بیان ہے کہ دو ماہ ہے۔

بہر حال جب تک اہل بیت رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم دمشق کے قید و بند میں بنتا رہے، یزید ہر روز امام زین العابدین کو دربار میں طلب کرتا اور بھرے دربار میں آپ کی تذیل کرتا۔ ایک روز خطیب مسجد کو تاکید کی کہ وہ منبر پر جا کر اولادِ ابی سفیان کی مدح اور اولادِ علیؑ کی بجو کرے۔ خطیب خریدا ہوا فرد تھا، مرتا کیا نہ کرتا۔ اس نے وہی کچھ کیا جس کا اسے حکم دیا گیا تھا۔ حکمِ حاکمِ مرگِ مفاجات، امام زین العابدین سنتے رہے اور خاموش رہے۔ خطیب جب سب وشتم کر چکا تو امام نے خطیب کو مخاطب کیا اور فرمایا:

”اے خطیب! وائے ہو تجھ پر، تو نے ایک مخلوق کی خوشی کو خالق کی نافرمانی کے عوض خریدا، اب آتشِ جہنم میں جلنے کو

زور بر سر فولاد نبی نرم شود  
دولت وہ شے ہے جس سے بڑے سے بڑے افراد  
خریدے جاسکتے ہیں، الاماشاء اللہ

تیار ہو جا۔

ایک روز بھری مسجد میں حق و باطل کا مقابلہ ہوا۔ امام علی زین العابدین نے یزید کو مخاطب کیا اور فرمایا:

”اے یزید! مجھے اس قدر موقع دے کہ میں منبر پر جا کر خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مدح میں کچھ بیان کر سکوں۔“

یزید نے پہلے تو انکار کیا لیکن حاضرین کے اصرار پر راضی ہو گیا۔

دربارِ یزید میں خطبہِ امام تجداد علیہ السلام

امام علی زین العابدین منبر پر تشریف لے گئے، پہلے حمدباری تعالیٰ کرے۔ خطب خریدا ہوا فرد تھا، مرتا کیا نہ کرتا۔ اس نے وہی کچھ کیا جس کا اسے حکم دیا گیا تھا۔ حکمِ حاکم مرگِ مفاجات، امام زین العابدین

سنتے رہے اور خاموش رہے۔ خطب جب سب وشتم کر چکا تو امام نے خطب کو مخاطب کیا اور فرمایا:

”اے خطب! وائے ہو تجھ پر، تو نے ایک مخلوق کی خوشی

میں شہید کر بلا حسین کا فرزند ہوں، میں علی مرتضیٰ کا پر ہوں، میں محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا بیٹا ہوں، میں فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہا کا فرزند ہوں، میں خدیجۃ الکبریٰ کا

مکان تھا اور بعض مورخین کے مطابق اسی مسجد کا ایک بوسیدہ جگہ تھا۔

### اسیرانِ کربلا کی دمشق میں مدتِ مصائب

اسیرانِ کربلا نے دمشق میں کتنے دن قید و بند کی صعوبتوں میں گزارے اس امر میں بھی اختلاف پایا جاتا ہے۔ بعض مورخین کے مطابق اسیری کی مدت نو ماہ ہے کچھ کا بیان ہے کہ دو ماہ ہے۔

بہر حال جب تک اہل بیت رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم دمشق کے قید و بند میں بنتا رہے، یزید ہر روز امام زین العابدین کو دربار میں طلب کرتا اور بھرے دربار میں آپ کی تذلیل کرتا۔ ایک روز خطیب مسجد کو تاکید کی کہ وہ منبر پر جا کر اولادِ ابی سفیان کی مدح اور اولادِ علیؑ کی بھوکرے۔ خطب خریدا ہوا فرد تھا، مرتا کیا نہ کرتا۔ اس نے وہی کچھ کیا جس کا اسے حکم دیا گیا تھا۔ حکمِ حاکم مرگِ مفاجات، امام زین العابدین سنتے رہے اور خاموش رہے۔ خطب جب سب وشتم کر چکا تو امام نے خطب کو مخاطب کیا اور فرمایا:

”اے خطب! وائے ہو تجھ پر، تو نے ایک مخلوق کی خوشی کو خالق کی نافرمانی کے عوض خریدا، اب آتشِ جہنم میں جلنے کو

زبرسر فولادی نرم شود  
 دولت وہ شے ہے جس سے بڑے سے بڑے افراد  
 خریدے جاسکتے ہیں، الاما شاء اللہ

اس کے بعد حضرت نے فرمایا:

”اے لوگو! خدا نے ہمیں پانچ خصلتوں سے نوازا ہے:

- (۱) خدا کی قسم! رسالت کی قرارگاہ اور فرشتوں کی آمد و رفت ہمارے ہاں ہی ہے۔
- (۲) ہمارے بارے میں ہی قرآنی آیات نازل ہوئی ہیں۔ (آیات قرآنی کتاب کے ابتدائی حصہ میں دی جا چکی ہیں۔ بہتر ہوگا ایک بار نظر دوڑا لیجئے۔)
- (۳) ہم نے ہی دنیا والوں کو راہ ہدایت دکھلائی۔
- (۴) شجاعت و بہادری ہماری میراث ہے اور ہم کسی مشکل سے نہیں گھبراتے۔
- (۵) لوگ اپنی فصاحت و بлагفت پر فخر کریں تو کیا۔ فصاحت و بлагفت کے مالک تو ہم ہیں۔

صراطِ مستقیم کی جانب ہدایت کرنا، طلبگارِ علم کو علم کی دولت سے فیضیاب کرنا ہمارا شیوه ہے۔ مومنین کے دل ہماری ولا و محبت سے پڑیں اور زمین و آسمان میں ہمارا مرتبہ سب سے افضل و اعلیٰ ہے۔ اگر ہم نہ ہوتے تو خداوندِ عالم دنیا کو خلق نہ کرتا۔<sup>☆</sup> ہمارے سوا کسی اور کو فخر زیبا نہیں۔ قیامت کے

<sup>☆</sup> اول مَا خَلَقَ اللَّهُ نُورِي (حدیث قدی)

پسروں، میں سدرۃ المحتشم کا بیٹا ہوں، میں شجرِ طوبی کا بیٹا ہوں، میں فرزندِ سردارِ اخیار ہوں، میں اس کا فرزند ہوں جس کے ماتم میں جنت روئے، میں اس کا فرزند ہوں جس پر پرندوں نے نوحہ کیا، میں فرزندِ سردارِ یثرب بلطھا ہوں، میں فرزندِ شہسوارِ میدان ہل اتی ہوں، میں سبطِ رسولِ حسن مجتبی کا بھیجا ہوں، میں اس کا فرزند ہوں جس پر لوگوں نے پانی بند کیا، میں اس کا فرزند ہوں جس کے اہلِ حرم قیدی بنائے گئے، میں اس کا فرزند ہوں جس کے پنج بے جرم و خطا ذبح کئے گئے۔ میں اس کا فرزند ہوں جس کے خیموں کو نذرِ آتش کیا گیا، میں اس کا فرزند ہوں جس کا لاشہ پتے صحراء میں رہ گیا، میں اس کا فرزند ہوں جس کا سرنوک نیزہ پر بلند کیا گیا، میں اس کا فرزند ہوں جس کو غسل و کفن نصیب نہیں ہوا، میں اس کا فرزند ہوں جس کی مخدرات کو سر زمینِ کربلا میں رسوأ اور ذلیل کیا گیا، میں اس کا فرزند ہوں جس کا بدن مبارک کہیں پڑا ہے اور سرِ مبارک کہیں اور ہے، میں اس کا بیٹا ہوں جس کے چاروں طرفِ دشمن ہی دشمن تھے، میں اس کا بیٹا ہوں جس کے حرم کو اسیر بنا کر شام تک پھرایا گیا، میں اس کا بیٹا ہوں جس کا کوئی یار و مددگار نہ رہا تھا۔“

کی قسم ذرا ٹھہر جا) پھر آپ یزید سے مخاطب ہوئے اور فرمایا:

”اے یزید! میں تجھ سے سوال کرتا ہوں اور تجھے خدا کی قسم دیتا ہوں کہ تو بتا محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فریاد بلند کرنے لگے۔ یزید نے موقع کی نزاکت کے پیش نظر موذن کو اذان کا حکم دیا تاکہ امام کا خطبہ منقطع ہو جائے۔

یزید نے جواب دیا:

”آپ کے جد تھے۔“

امام نے فرمایا:

”پھر تو نے کس جرم میں ان کے اہل بیت کو قتل کیا؟“  
امام نے فرمایا ”میں گواہی دینے والے کے ساتھ گواہی دیتا ہوں۔ باوجود مسکریں کے میں اس گواہی پر قائم ہوں۔“ پھر موذن نے کہا ”أشهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ“۔ امام یہ جملہ سن کر رونے لگے اور سر سے عمame اتار کر پھینک دیا اور فرمایا کہ (اے موذن تجھے انہی محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

یہ کہہ کر امام زین العابدین نے اپنا گریبان چاک کر ڈالا اور اہل مجلس سے مخاطب ہو کر فرمایا:

”تم کو خدا کی قسم چجھ بتاؤ کہ کیا میرے سوا تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کا جد خدا کا نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور جبیب رہا ہو؟“

حضرت کی یہ تقریر سن کر چاروں طرف چیخنے چلانے کی آوازیں بلند

☆ مَا خُذَذَ از ”مقتل ابی مخف“ (ص ۱۳۹، ۱۵۰)

روز ہمارے دوست سیراب ہوں گے اور ہمارے دشمن اپنی بد بختی کی سزا جھیلیں گے۔☆

لوگوں نے حضرت کا یہ کلام سنا تو گریہ کرنے لگے اور چیخ چیخ کر فریاد بلند کرنے لگے۔ یزید نے موقع کی نزاکت کے پیش نظر موذن کو اذان کا حکم دیا تاکہ امام کا خطبہ منقطع ہو جائے۔

موذن نے کھڑے ہو کر بآواز بلند کہا ”اللَّهُ أَكْبَرُ، امام زین العابدین نے فرمایا کہ ”تم نے خدائے بزرگ کی بزرگی بیان کی اور عظیم پروردگار کی تعظیم کی اور حق بات کہی۔ اس کے بعد موذن نے کہا أَشَهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ“۔ امام یہ جملہ سن کر رونے لگے اور سر سے عمame اتار کر پھینک دیا اور فرمایا کہ (اے موذن تجھے انہی محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

☆ نبی اکرم کو صدمہ اور اذیت پہنچانا جرم عظیم ہے جو کوئی یہ حرکت کرتا ہے اس کے بارے میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:-

إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ لَعْنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأَعْذَلُهُمْ عَذَابًا مُهِمَّاً۔

بے شک جو لوگ اللہ اور اس کے رسول کو اذیت دیتے ہیں اللہ تعالیٰ دنیا و آخرت میں ان پر لعنت فرماتا ہے اور اس نے ایسے لوگوں کے لئے ذات آمیز عذاب تیار کر رکھا ہے۔  
(سورہ الاحزاب، ۳۳، آیت ۵۷)

جن لوگوں نے خانوادہ رسول کی توہین کی ان کے لئے آخرت میں دردناک عذاب اور ذات خدائے بزرگ و برتر مقدار کر دیتا ہے۔

ہونے لگیں تو یزید فتنہ و فساد کے خوف سے پریشان ہو گیا اور جس شخص نے امام زین العابدین کو منبر پر بھیجا تھا اس سے کہا:

”تجھ پر وائے ہو! انہیں منبر پر بھیجنے سے تیرا مقصد میری حکومت ختم کرنا تھا؟“

اس نے جواب دیا:

”خدا کی قسم مجھے معلوم نہ تھا کہ یہ نوجوان ایسا کلام کر سکتا ہے۔“

یزید بولا:

”تو نہیں جانتا کہ یہ خاندان نبوت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور معدن رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ایک فرد ہے۔“

وہ بولا:

”اگر یہ معاملہ ہے تو تم نے اس کے باپ کو کیوں قتل کیا؟“

یزید یہ سن کر غضبناک ہوا اور اس کے قتل کا حکم دیا اور بغیر نماز ادا کئے مسجد سے یہ کہتا ہوا چلا گیا کہ ”مجھے نماز سے کوئی سروکار نہیں۔“

یہ حالات دیکھ کر اور سن کر اہل شام جو خواب غفلت میں پڑے ہوئے تھے بیدار ہو گئے۔ امام حسین کے سوگ میں بازار بند کر دیئے گئے

دربار میں ضمیر کی مشی پلید ہے  
گویا بدی جہاں میں بہ شکل یزید ہے

اور اہل بیت کے ساتھ تعزیت کا یوں اظہار کرنے لگے:  
”خدا کی قسم! ہم نہیں جانتے تھے کہ نیزے پر یہ حسین کا سر ہے کیونکہ ہم سے تو یہ بیان کیا گیا تھا کہ یہ ایک (نوع ذبالت) خارجی کا سر ہے جس نے سر زمینِ عراق میں بغاوت کی تھی۔“

یزید لعین نے جب یہ باتیں سنیں تو قرآن کے پارے منگوا کر مسجد میں بھیجا دیئے تاکہ لوگ نمازوں سے فارغ ہو کر قرآن کی تلاوت میں مشغول رہیں اور امام حسین کے واقعہ کی یاد ان کے دلوں سے محو ہو جائے لیکن یزید کا کوئی حرہ امام حسین کی یاد کو بھلانے میں کارگر ثابت نہ ہوا۔ حق کی صدائے بازگشت نے ایوانِ کفر و ضلالت کو لرزہ بر انداز کر دیا۔ یزید کا نشہ غرور ہرن ہو گیا اور وہ سوچنے لگا یہ کیا ہو گیا۔ محمدؐ کا دین تو میں کر بلہ میں دفن کر چکا تھا لیکن اسلام کا ڈوبتا سورج پھر افقِ زندگی سے ابھر رہا ہے کہیں میری کوششوں پر پانی تو نہ پھر جائے گا۔

خطبہ امام کا اثر

امام علی زین العابدین کے خطبہ کا ایسا اثر ہوا کہ پورے دمشق میں یزید کے خلاف غم و غصہ کی لہر دوڑ گئی اور لوگ جو کل تک اظہارِ مودت

مرکمل ڈالا فرعون وقت کا  
تیرے اک خطبے نے زین العابدین

نبی کی نواسی حضرت زینب سید علی اکبر رضوی

ایران کربلا اور سرہائے شہداء کی تشییع و نماش نے یزید کی ساری  
تمدید کو پلٹ کر رکھ دیا۔ مسلمان تو بہر حال مسلمان تھے اور غلط فہمی میں  
بنتا تھے لیکن جب واقعات طشت ازبام ہوئے تو عیسائی اور یہودی بھی  
متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے اور یزید کی کارروائیوں سے تنفر ہو گئے۔

جب امام حاضرین سے مخاطب تھے تو مجمع میں ایک یہودی عالم بھی  
تحا اس نے یزید سے پوچھا کہ یہ جوان کون ہے؟

یزید نے کہا: یہ علی بن حسین ہیں  
اس نے پوچھا: کون حسین؟

علی ابن ابی طالب کے بیٹے

اس نے پھر پوچھا: ان کی والدہ کون ہیں؟

یزید نے کہا: دخترِ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
یہودی نے کہا:

”سبحان اللہ! یہ تمہارے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی  
بیٹی کا فرزند ہے جسے تم نے قتل کیا ہے؟ تم رسول خدا صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم کے کتنے بڑے جانشین ہو، خدا کی قسم اگر  
ہمارے پیغمبر موسیٰ بن عمران کی کوئی اولاد ہوتی تو ہم پرستش کی  
حد تک اس کا احترام کرتے، جب کہ تمہارے رسول صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم کی وفات ہوئے ابھی صرف آدمی صدی گزری

نبی کی نواسی حضرت زینب سید علی اکبر رضوی

کرتے تھے یزید سے نفرت کرنے لگے۔ اہلِ شام کو تو یہ بتایا گیا تھا کہ  
یہ ایک (نعواز باللہ) خارجی کا سر ہے جس نے حاکم وقت کے خلاف  
بغاوت کی تھی، تمام قیدی اسی کے عزیز ہیں۔ حقیقت کھل کر جب سامنے  
آئی تو یزید کے خلاف نفرت کی آگ سلگنا شروع ہو گئی۔

یزید تو اس زعم باطل میں بنتا تھا کہ تکالیف اور مصائب کی زیادتی  
آل رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حوصلوں کو پست کر دے گی  
اور آخر کار یہ لوگ شکست تسلیم کر لیں گے لیکن اس نے یہ اندازہ نہیں  
لگایا تھا کہ قیدیوں میں رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نواسی عقیلیہ بنی  
ہاشم جناب زینب سلام اللہ علیہا بھی ہیں جو بیمار امام کو سہارا بھی دے  
رہی ہیں اور انھیں باطل کے خلاف اپنے خطبات کی تلوار سے لڑنے کیلئے  
تیار کر رہی ہیں اور اس کے ساتھ ہی علی کی شجاعت کا مظاہرہ بھی فرما  
رہی ہیں اور بابِ مدینۃ العلم کی بیٹی انھیں کے لبھے میں اپنے خطبات کے  
وار سے یزیدی فکر کو شکستِ فاش دینے میں بھی کامیاب ہو جائے گی۔  
نتیجہ یہ ہوا کہ تمام قیدی مصائب کی زیادتی کے باوجود اپنے ارادوں میں  
مضبوط سے مضبوط تر ہوتے چلے گئے۔

برتر از اندیشه سود و زیاد ہے زندگی  
ہے کبھی جاں اور کبھی تسلیمِ جاں ہے زندگی  
(علامہ اقبال)

مظلومین تحقیقین کی منزل پر پہنچے ہوئے تھے ظلم کو ہنستے مسکراتے برداشت کرتے رہے۔ اب یزید سیاسی چال سوچنے لگا کہ کس طرح اس ان مٹ گناہ کے داغ کو ہلکا کیا جائے اور سارے مظالم کی ذمہ داری کسی اور پر ڈال دی جائے۔ چنانچہ اس نے اپنی پالیسی یکسر بدی اور تمام حادثات کی ذمہ داری عبید اللہ ابن زیاد پر ڈال دی جو بصرہ اور کوفہ کا گورنر تھا۔ زیاد بن سمیہ وہ فرد ہے جس کے نسب کا پتہ نہیں اور جسے امیر شام نے اپنے خاندان میں بوجوہ شامل کر لیا تھا۔ یزید کی اس اچانک تبدیلی کی بابت تاریخِ کامل میں یوں مرقوم ہے:

”قتل حسینؑ کے تھوڑے ہی دنوں بعد یزید کے پاس وہشت ناک خبریں پہنچنا شروع ہو گئیں کہ لوگ اعلانیہ حسینؑ کے قاتل کو برا بھلا کہتے ہیں اور ان کے دلوں میں انتقام کی آگ سلگ رہی ہے۔ یزید ان خبروں سے بہت گھبرا�ا۔ اس نے سب کے سامنے عبید اللہ ابن زیاد کی برا بیان شروع کر دیں اور اس کو اس واقعہ کا واحد مجرم قرار دینے لگا۔“ <sup>☆</sup>

علامہ جلال الدین سیوطی کا بیان

اس سلسلہ میں علامہ جلال الدین سیوطی ”تاریخ الخلفاء“ میں تحریر

☆ تاریخِ کامل

ہے اور آج تم نے ان کے بیٹے <sup>☆</sup> کے خلاف علم بغاوت بلند کر کے انہیں قتل کر دیا؟ افسوس ہے تمہارے حال پر۔“  
یہودی کی اس بات پر یزید کو غصہ آگیا اور کارندوں سے کہا:

”ذر اس کی خبر لو۔“

یہودی عالم اٹھا اور کہا:

”اگر تم مجھے قتل کرنا چاہتے ہو تو مجھے کوئی پرواہ نہیں ہے، میں نے (توراۃ) میں دیکھا ہے کہ جو اولادِ رسول کو قتل کرتا ہے اس پر ہمیشہ لعنت ہوتی ہے اور اس کا ٹھکانہ جہنم ہے۔“

جناب زینب صلواۃ اللہ علیہا اور امام علی زین العابدینؑ کے خطبوں نے جلتی پر تیل کا اثر دکھایا اور اب یزید خود از حد پریشان رہنے لگا۔ اثر یہاں تک پہنچا کہ خود اس کے خاندان والوں نے خونِ ناحق اور اسیران کر بلما کی مظلومیت کا کھلم کھلا اقرار کرنا شروع کر دیا اور یزید کو بھی جلد ہی اپنی ناکامی کا یقین ہو گیا۔

یزید کو جب یقین ہو گیا کہ اس کے تمام مظالم ناکام ہو گئے۔

☆ آیتہ مبارکہ کے نزول کے بعد نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، سیدہ فاطمہ الزہرا، حضرت علی المرتضیؑ حضرت امام حسنؑ اور حضرت امام حسینؑ کو ساتھ لے کر بحران کے پادریوں کے مقابلے میں مبارکہ کے لئے تشریف لائے تھے اور اس وقت آپ نے فرمایا: اللہم هنولاء اہلی ”اے اللہ یہ میرے اہل بیت ہیں۔“ (صحیح مسلم کتاب الفھائل) اقتباس از فلسفہ شہادت امام حسینؑ، پروفیسر ڈاکٹر محمد طاہر القادری، صفحہ ۹۰۔

یزید کے سیاسی پیشترے

یزید کی پریشانیاں اب عروج پر ہیں، کثرت شراب بھی اسے سونے نہیں دیتی، چنانچہ یزید لوگوں کو جمع کرتا ہے اور کہتا ہے:

”اے اہلِ شام! کیا تمہارا خیال ہے کہ میں نے حسین کو قتل کیا یا قتل کا حکم دیا! ایسا ہرگز نہیں۔ حسین کو ابن مرجانہ (یعنی عبید اللہ ابن زیاد) نے قتل کیا۔“

علامہ حسین واعظ کاشفی لکھتے ہیں:

”یزید نے حضرت امام زین العابدین کو طلب کیا اور کہا، تمہیں جو مانگنا ہے مانگو اور جو کچھ کہنا ہے کہو۔ امام نے فرمایا، سب سے پہلی حاجت یہ ہے کہ میرے باپ کے قاتلوں کو عدل و انصاف پر قائم رہے گی یہاں تک کہ بنی امیہ میں یزید ناہیں ایک شخص ہوگا وہ اس عدل میں رخنہ اندازی کرے گا۔“

الرویانی نے اپنی مسند میں ابوالدروا کے حوالے سے بیان کیا ہے کہ انہوں نے کہا:

”کیا حسین کو تو نے قتل کیا ہے؟“

اس نے جواب دیا:

”حسین کو میں نے قتل نہیں کیا بلکہ سنان ابن انس نے قتل کیا ہے۔“

فرماتے ہیں:

”جب حضرت امام حسین اپنے تمام ساتھیوں کے ساتھ شہید ہو چکے تو ابن زیاد نے ان تمام شہداء کے سروں کو یزید کے پاس دارالسلطنت دمشق بھج دیا۔ یزید پہلے تو ان سر ہائے بریدہ کو دیکھ کر بہت خوش ہوا مگر جب عامۃ المسلمين اس کے اس فعل پر اس سے ناراض ہوئے اور ملامت کی تو اس کو بھی افسوس ہوا اور اپنے فعل پر ندامت ہوئی۔ حق تو یہ ہے کہ عامۃ المسلمين کا یزید کے اس فعل پر ناراضگی کا اظہار بالکل بجا تھا۔ ابوالعلی نے اپنی مسند میں ابو عبیدہ سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میری امتت ہی عدل و انصاف پر قائم رہے گی یہاں تک کہ بنی امیہ میں یزید ناہیں ایک شخص ہوگا وہ اس عدل میں رخنہ اندازی کرے گا۔“

الرویانی نے اپنی مسند میں ابوالدروا کے حوالے سے بیان کیا ہے کہ

”میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ ارشاد سنایا کہ میری سنت کو تبدیل کرنے والا بنی امیہ کا ایک شخص یزید نامی ہوگا۔“

☆ تاریخ ائمہ، علامہ جلال الدین السیوطی، ص ۳۲۸، ۳۲۹، پروگریو بکس، لاہور ۱۹۹۷ء۔

برسانے کا واقعہ (۶۲ھ)<sup>(۱)</sup>، یزید کے یہ ایسے گھناؤنے کا مم ہیں جن سے اس کے خوزریز و سفّاک اور فاسق و فاجر ہونے کی تصدیق ہوتی ہے۔

یہ شہادت عظمیٰ کا اعجاز ہے کہ شہادت حسینؑ تک یزید ابن معاویہ، عبید اللہ ابن زیاد، عمر ابن سعد، شمر ابن ذی الجوش<sup>(۲)</sup> اور خولی وغیرہ ہر ایک کی یہ خواہش تھی کہ قاتلینِ حسینؑ کی فہرست میں ان کا نام سرفہرست ہو، لیکن شہادتِ حسینؑ کے تھوڑے ہی عرصہ بعد قتلِ امامِ مظلوم کی ذمہ داری ایک دوسرے پر ڈالنے لگے۔ یزید نے ابنِ مرجانہ یعنی ابنِ زیاد کو حسینؑ کا قاتل قرار دیا۔ ابنِ زیاد نے عمر ابنِ سعد، شمر، خولی اور لشکر والوں کو قاتلِ امام کھہرا�ا اور لشکر والوں نے یزید اور ابنِ زیاد کو اس فعل کا ذمہ دار بتایا۔

### حضرت منہال بن عمروؓ کی حضرت سجادؓ سے ملاقات

مشق کی قید کا زمانہ اہلِ بیتؓ کے لئے سوہان روح کا زمانہ تھا۔ اسی زمانہ کا واقعہ ہے کہ منہال بن عمروؓ نے یکمار کربلا سے ملاقات کی اور امام

(۱) ان واقعات کی تفصیل میری زیرِ تصنیف کتاب "تاریخ اسلام کا سفر" (حصہ سوم) میں ملاحظہ فرمائیں۔

(۲) شر کا نام شر جیل کنیت ابو سابد تعلق بی کلاب۔ شر کا باپ ذی الجوش ایک بہادر شخص تھا۔ بہادری اور جنگجوی کی بناء پر فارس کے بادشاہ نے ایک پر اعزازی دی تھی، جسکی وجہ سے اسے ذی الجوش (صاحب پر) کہا گیا۔

(حوالہ) "قیامِ امام حسینؑ کا جغرافیائی جائزہ" ص ۳۲۶

یزید نے سنان کو طلب کر کے اس سے دریافت کیا تو اس نے شر کا نام بتایا۔ جب شر سے پوچھا تو اس نے کہا:

"میں کچھ باتا دیتا ہوں کہ حسینؑ کا قاتل کون ہے؟" سن! حسینؑ کا قاتل وہی ہے جس نے قبائلِ عرب کو جمع کیا اور اس سلسلہ میں بیتِ المال کا منہ کھولا اور فونج، گھوڑے، اسلحہ جنگ اور نفقة و خلعت دے کر روانہ کیا اور کہا کہ جاؤ حسینؑ سے جنگ کرو۔"

یزید کہنے لگا:

"جس نے یہ کام کیا وہ کون تھا؟"

اس نے کہا:

"خدا کی قسم! اے یزید وہ تو ہی تھا۔"

یہ سن کر بظاہر یزید شرمندہ ہوا اور اس نے اپنے کلمات سے پیشانی اور ندامت کا اظہار کیا لیکن اس نے فتن و فجور سے پھر بھی توبہ نہیں کی، نہ قاتلینِ حسینؑ سے کوئی باز پرس کی اور نہ اپنے اعمال و افعال کی اصلاح کی، حسب سابق قتل و غارت، سفاکی و خوزری، فتن و فجور کرتا رہا، جس کا اندازہ اس کے ان افعال سے ہوتا ہے جو بعد میں رونما ہوئے، یعنی اہلِ مدینہ کا قتل عام یعنی واقعہ حرمہ (۶۲، ۶۳ھ)، بیت اللہ پر آگ

☆ کربلا اور کربلا کے بعد، ارتضی نواز پوری، ص ۲۳۷۔

منہماں بن عمرؑ نے کہا:

”ابھی ہم آپس میں گفتگو کر ہی رہے تھے کہ خرابے سے ایک خاتون نکلیں۔ انہوں نے جناب زین العابدینؑ کی طرف متوجہ ہو کر کہا:

”اے آلِ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے آخری نشانی اور اے سرپر امامت کے تاجدار! آپ کہاں چلے گئے؟

اس خاتون کی آواز سن کر جناب امام زین العابدینؑ فوراً ان کی طرف چل دیئے۔ میں نے اس خاتون کے متعلق پوچھا تو بتایا گیا کہ وہ ان کی پھوپھی سیدہ نینب صلواۃ اللہ علیہا تھیں۔“

Henderson و جہرہ یزید کی جناب نینب سے گفتگو

قیدیوں کو دمشق لایا گیا تو کچھ دنوں بعد ایک عورت یزید کی بیوی هند کے پاس آئی اور اس سے کہا:

”اے هند! ابھی کچھ قیدی آئے ہیں اور مجھے معلوم

نہیں وہ کون ہیں۔ بہتر ہے کہ آپ بھی آئیں اور ہم انہیں

☆ هند بنت عبد اللہ یزید سے شادی سے قبل امیر المؤمنین علی مرتضیؑ کے گھر میں خادمہ تھیں اور گھر کا کام کاچ کیا کرتی تھیں۔ ان کا دل اہل بیتؑ کی محبت سے سرشار تھا۔

(ماخواز "علی کی بیٹی" "ذکر علی فائی، ص ۲۲۲)

سے دریافت کیا۔ آپ کیسے ہیں؟ امام زین العابدینؑ نے فرمایا:

”ہم دیسے ہیں جیسے فرعون کے زمانے میں بنی اسرائیل تھے۔ وہ ان کے بچوں اور مردؤں کو ذبح کرتا تھا اور ان کی عورتوں کو زندہ رکھ چھوڑتا تھا۔ قریش عرب کے مقابلے میں فخر کرتے تھے کہ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قریشی تھے۔ ہم اہل بیت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قتل کئے گئے اور در بدر پھرائے گئے۔ ہمارے اوپر مصیبتوں کے پہاڑ ٹوٹ پڑے ہیں۔ ہمیں اس طرح کھینچا جا رہا ہے کہ جیسے ہم کسی مالِ غنیمت میں لائے گئے ہوں۔ اس طریقہ پر جیسے ہمارا حسب اور عزت پست ترین ہو اور ہمارا نسب بھی پست ترین ہو۔ گویا ہم کسی شرف و فضیلت پر فائز نہ ہوں اور ہمارا حسن عمل روشن اور منزہ نہ ہو اور حکومتِ یزید اور اس کے لشکر کے لئے ہی ہو اور جیسے فرزندانِ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم دنیا کے ذیل ترین لوگوں میں سے ہوں۔“

☆ إِنَّ فِرَعَوْنَ عَلَّا فِي الْأَرْضِ وَ جَعَلَ أَهْلَهَا شَيْئًا يَسْتَضِعُفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُدَبَّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَ يَسْتَجْزِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ۔

بلاشبہ فرعون نے دنیا میں گھنٹہ کیا اور اس کے رہنے والوں کو متفرق جماعتوں میں تقسیم کر دیا کہ ایک گروہ کو ان میں سے وہ کمزور بناتا تھا، ان کے لاکوں کو ذبح کرتا تھا اور ان کی عورتوں کو زندہ رکھ لیتا تھا، یقیناً وہ خرابی پھیلانے والوں میں سے تھا۔

(سورۃ القصص ۲۸، آیت ۲)

جھکا لیا ہے، کیا کوئی خاص بات ہے؟”۔  
حضرت زینب صلواۃ اللہ علیہا نے کوئی جواب نہ دیا اور خاموش رہیں۔

ہند نے پھر پوچھا:

”بہن! آپ کس علاقہ سے ہیں؟”  
اب سیدہ صلواۃ اللہ علیہا خاموش نہ رہ سکیں اور فرمایا:  
”ہم مدینہ کے رہنے والے ہیں۔”

ہند نے مدینہ کا نام سنا تو احترام سے کھڑی ہو گئی اور پوچھنے لگی:  
”بہن! کیا آپ مدینہ والوں کو جانتی ہیں؟”

سیدہ نسب صلواۃ اللہ علیہا نے فرمایا:

”آپ کن مدینہ والوں کے متعلق دریافت کرنا چاہتی ہیں؟”  
ہند نے کہا:

”میں اپنے آقا امام علیؑ کے گھرانے کے متعلق دریافت کرنا چاہتی ہوں۔”

سیدہ نسب صلواۃ اللہ علیہا نے کہا:

”تم علیؑ کے گھرانے کو کیسے جانتی ہو؟”  
علیؑ کے گھرانے کا خیال آتے ہی ہند کی آنکھوں سے اشک جاری ہو گئے اور کہنے لگی:

دیکھ کر حقیقتِ حال معلوم کریں۔”  
ہند اٹھی اور عمدہ لباس زیب تن کیا، چادر اور ڈھنپی اور خادمہ کو حکم دیا کہ اس کے لئے کری لگا دی جائے تاکہ آرام اور اطمینان سے بیٹھ کر قیدیوں کو دیکھ سکے۔

جب وہ کری پر بیٹھ گئی تو سیدہ نسب صلواۃ اللہ علیہا کی نظر اس پر پڑی۔ جناب نسب صلواۃ اللہ علیہا نے غور سے اس کی طرف دیکھا تو اسے پہچان لیا اور اپنی بہن ام کلثوم سے کہا:

”بہن! کیا آپ نے اس عورت کو پہچانا؟”  
حضرت ام کلثوم نے جواب دیا:

”نہیں میں نے اسے نہیں پہچانا۔”

سیدہ نسب صلواۃ اللہ علیہا نے فرمایا:  
”بہن! یہ ہماری کنیز ہند بنت عبد اللہ ہے جو ہمارے گھر میں کام کا ج کرتی تھی۔”

ثانیٰ زہرا سلام اللہ علیہا کی بات سن کر ام کلثوم نے خاموش ہو کر اپنا سر نیچا کر لیا اور اسی طرح ثانیٰ زہرا نے بھی اپنا سر نیچا کر لیا تاکہ ہند ان کی طرف متوجہ نہ ہو لیکن ہند ان دونوں بیویوں کو غور سے دیکھ رہی تھی، چنانچہ ہند نے آگے بڑھ کر پوچھا:

”بہن! آپ نے آپس میں گفتگو کر کے اپنے سروں کو

اور بے سر لاشے کربلا میں چھوڑ آئے ہیں اور اگر زین العابدین کا پوچھتی ہو تو وہ بیماری اور شدت درد کی وجہ سے چلنے پر قادر نہیں اور اگر زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کی خبر پوچھنا چاہتی ہو تو میں زینب بنت علیٰ اور یہ امٰم کلثوم ہیں۔

ہند نے یہ جملہ سنتے ہی فریاد بلند کی:

”وَا امَّا ، وَا سِيدَا ، وَا حَسِينَا۔ کاش میں انہی ہو جاتی اور بناتِ فاطمہ سلام اللہ علیہا کو اس حالت میں نہ دیکھتی۔ پھر شدت غم سے ایک پھر اپنے سر پر مارا جس سے خون جاری ہوا اور وہ بے ہوش ہو گئی۔ جب ہوش میں آئی تو دیکھا جناب زینب صلوٰۃ اللہ علیہا اُس کے سرہانے تھیں۔ فرمایا:

”اے ہند اٹھو اور اپنے گھر جاؤ۔ ایسا نہ ہو کہ تیرا شوہر یزید تجھ پر غضبناک ہو۔“

ہند بولی:

”خدا کی قسم! جب تک ابا عبد اللہ الحسین پر ماتم نہ کرلوں آپ اور ہاشمی خواتین کو گھر نہ لے جاؤں واپس نہ جاؤں گی۔“

ہند اٹھی، لباس چاک کئے ہوئے پا بہنہ یزید کے پاس آئی جو دربار میں دمشق کے سربراہوں کے درمیان بیٹھا تھا، ہند نے فریاد کی اور کہا:

”میں اس گھر کی خادمہ تھی اور وہاں کام کیا کرتی تھی۔ مجھے اس گھر سے بہت محبت ہے۔“

سیدہ زینب صلوٰۃ اللہ علیہا نے پوچھا:

”تم اس گھر کے کن افراد کو جانتی ہو اور کن کے متعلق دریافت کرنا چاہتی ہو؟“

ہند نے کہا:

”میں امام علیٰ کی اولاد کا حال معلوم کرنا چاہتی ہوں، میں حسین و اولاد حسین اور علیٰ کی پاکباز صاحبزادوں کا حال معلوم کرنا چاہتی ہوں، خاص طور پر اپنی آقا زادوں جناب زینب صلوٰۃ اللہ علیہا اور امٰم کلثوم کی خیریت دریافت کرنا چاہتی ہوں۔“

یہ جملہ سنتے ہی حضرت زینب صلوٰۃ اللہ علیہا نے پُر درد انداز میں

فرمایا:

”اے ہند! اگر آل علیٰ کے متعلق پوچھتی ہو تو سن! ہم مدینہ چھوڑ چکے ہیں اور آل علیٰ کی شہادت کی خبر مدینہ پہنچانے کے منتظر ہیں اور اگر حسین کی حالت سے باخبر ہونا چاہتی ہو تو سنو! یزید کے سامنے جو سر موجود ہے وہ حسین کا ہے اور اگر عباس اور اولاد علیٰ کا پوچھتی ہو تو ہم ان کے جسم کے مکروے

## اہل بیت رسول مقبول کی رہائی

اہل بیت کو کتنے عرصے دمشق میں قید رکھا گیا، اس میں کافی اختلاف ہے۔ یہ امر ذہن نشین رہے کہ یہ وہ دور تھا جب لکھنا پڑھنا عام نہیں ہوا تھا، کچھ اہل دانش و بینش اور چند اہل قلم حضرات نے بڑی تگ و دو کے بعد واقعات جمع کئے اور سپر و قلم فرمائے۔ انہی حضرات کی مساعی کا نتیجہ ہے کہ تاریخی واقعات ہمیں معلوم ہوئے۔ بہر حال یہ کہنا محال ہے کہ جو کچھ لکھا گیا ہے بالکل ایسا ہی ہو، کیونکہ روایتوں کے بیان میں بھی اختلاف ہے۔

بہر حال جب یزید کو اپنی سیاہ کاریوں کے بڑے انجام نظر آنے لگے اور اسے یقین ہو گیا کہ اہل بیت کو مزید قید رکھنا اس کے اقتدار کے لئے نقصان دہ ثابت ہوگا تو اس نے ایک دن سید اسجادہ کو دربار میں طلب کیا، اپنے پہلو میں بھایا، بڑی شفقت سے ان کی طرف دیکھا اور کہنے لگا:

”خدا ابنِ زیاد پر لعنت کرے جس نے آپ کے والد بزرگوار کے ساتھ یہ سلوک کیا اور ان پر ظلم روا رکھا۔ خدا کی قسم! اگر وہ (امام حسین) اور میں آمنے سامنے آ جاتے تو میں ان کی جملہ خواہشات کا ثبت جواب دیتا۔“

”اے یزید! کیا تو نے سر مقدس حسین فرزند رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دروازے کے کنارے نیزے پر لٹکانے کا حکم دیا ہے؟“

یزید جو سلطنت کا نگین تاج پہنے، تخت پر نکیہ لگائے بیٹھا تھا اچانک اپنی زوجہ کی یہ حالت دیکھی تو اپنی جگہ سے اٹھا اور اسے چادر اوڑھاتے ہوئے بولا:

”خدا لعنت کرے ابنِ زیاد پر جس نے جلد بازی کی اور حسین کو قتل کیا۔“

یزید اسے چادر اوڑھا رہا تھا تو ہند بولی:

”اے یزید! وائے ہو تجھ پر! میرے متعلق غیرت سے کام لیتے ہو، بناتِ زہرا سلام اللہ علیہا کے متعلق تمہاری غیرت کہاں گئی؟ تم نے ان کی چادریں چھینیں اور ان کے چہرے آشکار کئے اور ان کو خرابوں میں قید کر کے خود امن و سکون کی نیند سونا چاہتے ہو۔ خدا کی قسم جب تک انہیں میرے ساتھ نہیں بھیجوگے، اس وقت تک میں تمہارے گھر میں قدم نہیں رکھوں گی۔“

اس کے بعد یزید کا رویہ قدرے بدلا اور اسیران کر بلا کی طرف ملتفت ہونے لگا۔

سلم کی سوگواری اور عزاداری پر رضا مند نہ تھا بلکہ جلد از جلد اہل بیت رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو مدینہ روانہ کرنا چاہتا تھا، لیکن تین روز تک دمشق میں عزاداری ہوئی۔ کہتے ہیں کہ یزید خود بھی اس میں شریک ہوا تاکہ گناہوں کا بوجھ کچھ ہلاکا ہو۔ واللہ الاعلم بالصواب۔

روانگی سے قبل امام زین العابدین نے یزید سے مطالبہ کیا کہ ہمارے لوٹے ہوئے سامان واپس کئے جائیں۔ یزید نے کہا کہ اس سے کئی گناہ مال دے دوں گا۔

امام زین العابدین نے فرمایا:

”مجھے کسی اضافی مال کی قطعی ضرورت نہیں ہے وہ تمہیں ہی مبارک ہو، ہمیں تو وہی مال واپس کر دو جو لوٹا گیا ہے کیونکہ اس مال میں میری نانی فاطمہ زہرا کا مقنع، گلو بند، پیراہن، ایک چرخہ اور دوسرے تبرکات ہیں۔ یزید نے لوٹا ہوا سامان لوٹا نے کا حکم دیا اور اس میں اپنی طرف سے کچھ دینار کا اضافہ کر دیا لیکن امام زین العابدین نے دیناروں کو واپس کر دیا۔

شام سے اہل بیت کی روانگی

یزید نے نعمان بن بشیر انصاری کو حکم دیا کہ اہل بیت کے سفر کا

☆ حضرت مسلم بن عقیل جب کوفہ پہنچے تھے تو اس وقت یزید کی طرف سے نعمان بن بشیر وہاں کے گورز تھے۔ یزید نے انہیں معزول کر کے ان کی جگہ عبید اللہ ابن زیاد کو کوفہ کا امیر مقرر کیا، نعمان بن بشیر شام لوٹ آئے تھے۔ (الاستیغاب، ج ۲، ص ۱۳۹۶)

اس کے بعد اس نے کہا:

”میں نے آپ سب کو رہا کیا، اب آپ کو اختیار ہے خواہ یہاں (دمشق) رہیں یا مدینہ چلے جائیں یا جہاں چاہیں تشریف لے جائیں۔“

سید السجاد نے جناب زینب صلواۃ اللہ علیہا کی رائے اور مشورہ پر عمل کرنے کو ترجیح دی۔ چنانچہ طے پایا کہ قافلہ اہل بیت شام سے مدینہ روانہ ہو جائے۔ یزید اس رائے سے متفق ہوا اور سفر کے انتظامات کا حکم دیا۔

شہداء کربلا کی دمشق میں مجلس

امام سید السجاد نے یزید سے کہا:

”ہماری عورتیں تیرے پھرہ داروں کی سختی کی وجہ سے اب تک اپنے شہیدوں کو دل کھول کر رو بھی نہ سکیں، اگر تو اجازت دے تو ہم فرزند رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صفت ماتم بچھائیں۔“

یزید نے اجازت دے دی اور ایک مکان محلہ ”دار الحجارة“ میں اس مقصد کے لئے خالی کرایا گیا۔ اہل بیت اس مکان میں تشریف لے گئے۔ دمشق میں جو قریشی اور ہاشمی خاندان رہتے تھے ان کی عورتیں مجلس ماتم و تعزیت میں شریک ہوئیں۔ گویزید شام میں آل رسول صلی اللہ علیہ وآلہ و

انظام کرو اور ایک امین آدمی کے ساتھ مدینہ منورہ روانہ کرو۔

روانگی کے وقت یزید نے امام زین العابدینؑ کو بلایا اور ایک بار پھر کہا:

”خدا لعنت کرے مرجانہ کے بیٹے پر اگر آپ کے والد

محترم سے میری ملاقات ہو جاتی تو ان کی ہر پیش کش قبول کر

لیتا اور جیسے بھی ممکن ہوتا انہیں قتل ہونے سے بچا لیتا اگرچہ

اس سلسلے میں میرے بعض بیٹے بھی مارے جاتے لیکن میں

سمجھتا ہوں کہ ان کی شہادت خدا کا فیصلہ تھا۔ جب وطن لوٹنے

کے بعد اطمینان سے زندگی بسر ہونے لگے تو مجھے خط لکھنے اور

جس چیز کی بھی ضرورت ہو مجھے لکھئے۔<sup>(۲)</sup>

یہ سب دکھاوے کی باتیں تھیں۔ جلد ہی یزید نے مدینہ منورہ اور مکہ مکرہ پر کس قدر ظلم ڈھائے ”تاریخ اسلام“ (حصہ سوم) میں ملاحظہ فرمائیے۔ (واقعہ حرمہ اور خاتمة کعبہ پر آگ برسانے کا واقعہ تاریخ کی کتابوں میں موجود ہے جو بھلایا نہیں جا سکتا۔)

یزید نے دوبارہ نعمان بن بشیر کو بلایا اور ان سے کہا:

(۱) اس وقت مجھے واقعہ مہلہ ۱۰ یاد آ رہا ہے۔ جب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

نجران (یمن) کے عیسائیوں کے ساتھ مہلہ کے لئے چلے تو حسن و حسینؑ آگے آگے تھے اور حضرت فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہا چیچھے چل رہی تھیں اور علی مرتفعے حضرت فاطمہ زہرا

سلام اللہ علیہا کے چیچھے چل رہے تھے۔ گویا انہیں بتا دیا کہ جب کبھی اسلام پر برا وقت پڑے تو دین کو بچانے کے لئے سب کچھ قربان کر دینا اور اسلام کو بچا لینا۔ چنانچہ ان محترم ہستیوں نے قربانیاں دے کر اسلام کو بچایا اور ہمیشہ کے لئے زندہ جاوید ہو گئے۔

(۲) تاریخ طبری جلد ۵، ص ۲۳۳۔

”دیکھو! اہل بیٹ کی آبرو اور ان کی شان و عظمت کا خیال رکھنا، راتوں کو راستہ طے کرنا، ان کے آگے آگے خود چلنا اور راستہ میں اگر انہیں کسی چیز کی ضرورت ہو تو فراہم کرنا۔“

بہر حال راستہ بھر اہل بیٹ کے ساتھ نرم رویہ اختیار کیا گیا، جن لوگوں کو یزید نے ان کے ہمراہ کیا تھا وہ نگہبانوں کی مانند انہیں اپنے حصار میں لئے رہتے تھے اور جب کسی منزل پر اترتے تھے تو وہ ان سے دور الگ ہٹ جاتے تھے، تاکہ آسانی سے وضو (طہارت) وغیرہ کر لیں۔<sup>(۱)</sup>

کربلا میں شہدائے کربلا کا چہلم

اہل بیٹ اپنا سفر طے کرتے رہے یہاں تک کہ عراق و مدینہ کے راستے پر پہنچے، یہاں علی زین العابدینؑ نے امیر کارواں سے کہا کہ ہمیں کربلا لے چلو، چنانچہ وہ کربلا کی طرف مڑ گئے، جب کربلا پہنچے تو وہاں حضرت جابر بن عبد اللہ النصاریؑ کو دیکھا جو چند بنی ہاشم اور خاندان رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ امام حسینؑ کی زیارت کے لئے آئے ہوئے تھے۔ سیدائیوں نے سبیط پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صفت ماتم

(۱) صحیفہ کربلا، ص ۲۷۲، جمیع الاسلام علی نظری منفرد۔

(۲) حضرت جابر بن عبد اللہ بن عمرو بن حرام انصاری رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ تقریباً اتحارہ غزوات میں شریک ہوئے تھے، پھر حضرت علیؑ کے ساتھ جنگ صفين میں رہے، ان سے بہت سی احادیث منقول ہیں، آخری عمر میں اندھے ہو گئے تھے، ۲۹۶ سال کی عمر میں انقال کیا۔ (الاستیعاب، ص ۲۱۹)

## اہل بیت رسول کا مدینہ میں ورود

اہل بیت رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا لٹا ہوا قافلہ جب مضافاتِ مدینہ میں پہنچا تو امام زین العابدین نے قافلہ کو ٹھہرنے کا حکم دیا۔ منذرات کے لئے خیمے نصب ہوئے۔ یوں تو تمام سفر رنج و ام میں گزرا، بھرا گھر لٹا۔ اب ذرا اہل دل غور فرمائیں، قافلہ جب مدینہ سے روانہ ہوا تھا تو پورا کنبہ ساتھ تھا۔ امام عالی مقام تھے، عبّاس علمدار تھے، علی اکبر تھے، قاسم تھے، عون و محمد تھے، کس کس کا نام لکھوں، آنکھیں آبدیدہ اور آواز گلوگرفتہ ہے، ذرا سوچئے کیونکر لکھوں کہ جب مدینہ سے روانہ ہوئے تھے تو گود میں شیر خوار بچھی تھا جو اب کربلا کے جلتے تھے میدان میں زیر زمین سورہا ہے۔ ماں کی گود خالی ہو چکی ہے اور بے چارگی کے عالم میں ادھر ادھر تکتی کارروائی کے ساتھ چل رہی ہے، اس کیفیت کو اہل دل اور صاحب اولاد ہی سمجھ سکتے ہیں۔ شقی القلب تو ہر حال میں شقی القلب ہی رہتے ہیں۔

☆ فِيْ قُلُوْبِهِمْ مَرَضٌ فَرَأَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ - بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ

ان کے دلوں میں ایک خاص طرح کی بیماری ہے تو اللہ نے ان کی بیماری اور بڑھا دی اور انہیں ایک دردناک عذاب اس وجہ سے ہو گا کہ وہ جھوٹ بولا کرتے تھے۔ (سورہ البقرۃ ۲، آیت ۱۰)

بچھائی، قافلہ ۲۰ صفر ۶۲ھ کو کربلا دوبارہ پہنچا تھا۔

کربلا میں آمد کی مختلف روایات کو یکجا کریں تو صورتحال کچھ یوں ہوتی ہے:

(۱) اسیران آہل رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم شہادتِ امام حسین کے بعد ۱۱ رمحرم ۶۱ھ کو کربلا سے کوفہ روانہ ہوئے پھر، کوفہ سے دمشق کی طرف روانہ کئے گئے۔ کوفہ سے دمشق جاتے ہوئے یہ قافلہ پہلی بار ۲۰ صفر ۶۱ھ کو کربلا سے گزرا اور وہاں امام کا چھلم پا کیا۔

(۲) ۱۳ ربیع الاول ۶۱ھ کو یہ قافلہ دمشق پہنچا تھا۔

(۳) حضرت جابر بن عبد اللہ انصاری بیان کرتے ہیں کہ جب میں ۲۰ صفر ۶۲ھ کو کربلا معلی میں زیارتِ امام کے لئے پہنچا تھا تو اسی روز امام زین العابدین بھی مع اہل حرم قید سے چھوٹ کر وارڈ کربلا ہوئے تھے۔

قافلہ اہل بیت (کاش میں اب بھی قافلہ حسینی کہہ سکتا! کہوں تو کیونکر کہوں؟ اب نہ تو امام عالی مقام ہیں اور نہ وہ بھرا گھر، سب اللہ کی راہ میں قربان ہو گئے، اب تو مردوں میں صرف سید المسیح علی زین العابدین اور نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نواسی جناب زینب صلواۃ اللہ علیہا اور چند سو گوار بیبیاں اور معصوم بچے اور بچیاں ہیں۔) اسیران کربلا کا قافلہ بہر حال دوبارہ ۲۰ صفر ۶۲ھ کو کربلا پہنچا، چند روز کربلا میں قیام فرمایا، صفحِ ماتم بچھائی اور مدینہ کی جانب روانہ ہو گئے۔

صغریٰ) پر کیا گزری ہو گی جسے امام مدینہ چھوڑ گئے تھے۔ ہاتھ میں رعشہ ہے، آنکھوں میں آنسو امداد آئے ہیں قلب منقلب ہے پھر کیا لکھوں اور کیسے لکھوں بہر حال امام نے جو کچھ فرمایا پیش کیا جا رہا ہے:

”اے لوگو! ہم بڑے مصائب میں بنتلا کئے گئے۔ دیوارِ اسلام میں بہت بڑی دراڑ پڑ گئی۔ ابا عبد اللہ الحسین اور ان کے اہل بیت قتل کر دیئے گئے ان کی خواتین اور بچے قیدی رسول میں داخل ہوا اور دردناک لہجہ میں بہ آوازِ بلند قافلہ کی آمد کی اطلاع دی اور اشعار پڑھئے:-

اے لوگو، سنو! شہادتِ حسین پر ساتوں آسمان روئے، سمندر اور اس کی موجیں روئیں، زمین اور اس کے اطراف روئے، درخت اور اس کی شاخیں روئیں۔ مچھلیاں اور بھری جانور روئے، ملائکہ المقربین روئے اور تمام آسمان والے روئے۔ اے لوگو! کون سا دل ہے جو شہادتِ حسین کی خبر سن کر پھٹ نہ جائے۔ کون سا دل ہے جو مخزوں نہ ہو،“☆

☆ مقتل ابی محفوظ، ص ۱۸۸، ناخ التواریخ، جلد ۲، ص ۲۸۶۔

قرب مدینہ پہنچنے کے بعد امام زین العابدین نے نعمان بن بشیر سے فرمایا: ”تمہارے باپ شاعر تھے، کیا تمہیں بھی شاعری سے لچکپی ہے؟“ جواب ملا: ”بھی میں شاعر ہوں“۔

امام نے فرمایا: ”حسین بن علی کی سنانی نادو“۔ نعمان نے تقبیل کی۔ اس کے بعد وہ سر برہنہ، پریشان حال، مدینہ رسول میں داخل ہوا اور دردناک لہجہ میں بہ آوازِ بلند قافلہ کی آمد کی اطلاع دی اور اشعار پڑھئے:-

يَا أَهْلَ يَثْرَابَ لَا مُقَامَ لِكُمْ بِهَا      قُتِلَ الْحُسَيْنُ فَادْعُوا مِذْرَارًا  
وَالْجِسْمُ مِنْهُ بِكَرْبَلَا مُضْرِبٌ      وَالرَّأْسُ مِنْهُ عَلَى الْقَنَاءِ يُدَارُ  
مَدِينَةِ دَالِو! مَدِينَةِ رَبِّنَےِ کی جگہ نہیں رہی، حسین قتل ہو گئے۔ انہیں کی سوگ میں میری آنکھوں سے آنسو بہہ رہے ہیں۔ ان کی لغشِ کربلا میں خاک و خون میں غلطان ہے اور ان کے سر کی نیزہ پر تشییر کی گئی۔

اہل مدینہ نے سنا تو کہرام پھی گیا، عورتیں بچے گھروں سے نکل آئے اور قافلہ کی طرف دوڑ پڑے۔ امّ المؤمنین حضرت امّ سلمہ زوجہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، جناب امّ البنین زوجہ علی مرتضیٰ (مادرِ عباس علمدار) اور خاندان عبدالمطلب کی دیگر خواتین ”واحسینا“ کی صدا بلند کرتی ہوئی گھروں سے نکلیں اور قافلہ کی طرف بڑھیں۔ امام زین العابدین کو دیکھنا تھا کہ کہرام پا ہو گیا۔ امام حسین کی اس بچی (فاطمہ

سید اسحاق اور روضہ رسول پر

تاریخ الحمیس میں روایت ہے:

”جب اہل بیت کا قافلہ شہر مدینہ میں داخل ہوا تو حضرت امام زین العابدین سید ہے اپنے جد بزرگوار کے روضہ اقدس پر تشریف لے گئے اور روضہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر سر رکھ کر فریاد کی:

اے نانا! اے افضل الرسلین! آپ کا محبوب (حسین) شہید کر دیا گیا۔ اے نانا! آپ کے حسین کو فرات کے کنارے بھوکا پیاسا قتل کیا گیا اور ہمارا کفیل و مددگار نہیں ہے۔ ہم نوحہ کرتے ہیں اور روتے ہیں۔ ہم وہ ہیں جو در بدر اونٹوں پر پھرائے گئے اور ان اونٹوں پر سوار کئے گئے جو بے کجا وہ تھے۔ ہم دخترانِ آل یتیم و طلاق ہیں۔ ہم لوگ وہ ہیں جو بلاوں پر صبر کرتے ہیں اور ہم وہ ہیں جو روتے ہیں ان لوگوں پر جو پیشوں تھے، آگاہ ہو اے جد بزرگوار کہ لوگوں نے حسین کو قتل کر ڈالا۔“

سیدہ زینب نانا حضور کے شہر میں

مدینہ پہنچ کر بھی سیدہ زینب صلوٰۃ اللہ علیہا کو سکون نصیب نہ ہوا، سکون کیونکر نصیب ہوتا دل و جگر کے مکڑے کر بلا میں بھوکے پیا سے جدا

☆ مقتل ابی حفف، ص ۱۳۳۔

اس کے بعد کاروانِ آل محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم شہر میں داخل ہوا۔ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حرم مطہر کے آثار نظرؤں کے سامنے آئے تو حضرت ام کلثوم نے یہ نوحہ پڑھنا شروع کیا:

”اے ہمارے جد کے مدینہ تو ہمارے آنے کو قبول نہ کر کہ ہم حستوں اور مصیبتوں کے ساتھ تیرے پاک آئے ہیں۔ ہم جب آپ سے جدا ہو کر نکلے تھے تو ہمارے ساتھ سب اہل و عیال موجود تھے۔ اب ہم جب واپس آئے ہیں تو نامید اور مایوس ہیں، ہم ضائع ہو گئے سوائے باری تعالیٰ کوئی ہمارا کفیل و مددگار نہیں ہے۔ ہم نوحہ کرتے ہیں اور روتے ہیں۔ ہم وہ ہیں جو در بدر اونٹوں پر پھرائے گئے اور ان اونٹوں پر سوار کئے گئے جو بے کجا وہ تھے۔ ہم دخترانِ آل یتیم و طلاق ہیں۔ ہم لوگ وہ ہیں جو بلاوں پر صبر کرتے ہیں اور ہم وہ ہیں جو روتے ہیں ان لوگوں پر جو پیشوں تھے، آگاہ ہو اے جد بزرگوار کہ لوگوں نے حسین کو قتل کر ڈالا۔“

واقعات نہایت پر درد اور طویل ہیں، میں لکھ نہیں سکتا، آپ پڑھ نہیں سکتے۔ اہلِ قافلہ رکے رہے، واقعات سناتے رہے، لیکن سید اسحاق سید ہے روضہ رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر حاضر ہوئے۔

ہو گئے تھے ان کی یاد میں ہر وقت اداس رہتی تھیں۔ کبھی عبائی کے کئے ہوئے بازو یاد آتے تو کبھی اکبر کے سینے میں پوسٹ برچھی کا پھل، کبھی قاسم کی لاش پر گھوڑے دوڑنے کا سماں آنکھوں کے سامنے پھرنے لگتا تو کبھی معصوم علی اصغر کا تبسم یاد آ جاتا ہے۔ کبھی عون کی جوانی کا تصور دل میں موجود ہوتا تو کبھی محمد کا ابھرتا ہوا شباب۔

کبھی مسلم بن عقیل کا دارالامارہ کی چھت سے گرایا جانا آنکھوں کے سامنے آ جاتا ہے، تو کبھی طفلاں مسلم کی نسخی نسخی نعشیں دریا کی طوفانی موجود میں بہتی نظر آتیں۔ کبھی مسلم بن عویجہ یاد آتے تو کبھی حبیب ابن مظاہر۔ کبھی زہیر بن قین یاد آتے تو کبھی عبد اللہ ابن عمیر۔

کبھی حسین کا گھوڑے سے نیچے آنا یاد آتا ہے تو کبھی ذوالجناح کا خالی خیموں میں واپس آنا۔ کبھی شام غریبائی یاد آتی تو کبھی معصوم بچوں کی آہیں۔ کبھی ابن زیاد کے دربار میں پیش ہونا یاد آتا تو کبھی یزید کے ایوان سلطنت میں گھنٹوں کھڑے رہنا، کبھی زندان کی تگ و تاریک کوٹھریاں یاد آتی تو کبھی خرابہ شام کی ٹوٹی ہوئی دیواریں اور کبھی مدینہ کا شاد و آباد گھر یاد آتا تو کبھی نانا حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا روضہ، کبھی کربلا کے قبے صحراء میں شہداء کی بے گور و کفن نعشیں یاد آتیں تو کبھی معصومہ سیکینہ کا پانی کا کوزہ لے کر مقتل کی طرف دوڑنا۔ یہ سب غم و الم اور مصیبت و درد کے وہ اسباب تھے جس نے نبی کی نواسی اور علی کی بیٹی کے دل کو رنج و

غم کی آما جگاہ بنا دیا تھا، جس کا تصور کر کے نیک انسان حزن و ملال کا پیکر بن جاتا ہے۔ عالم یہ تھا کہ زینب صلواۃ اللہ علیہا ایک بے جان ڈھانچہ بن گئیں، گویا لگتا تھا جیسے رسول زادی کے جسم میں روح ہی نہیں۔

زینب صلواۃ اللہ علیہا نے اپنے گھر یعنی عبد اللہ بن جعفر طیار کے گھر کو غم کدہ بنا لیا اور ہمیشہ گریہ و بکا میں مشغول رہتیں۔ آپ کے ساتھ دوسری بیباں بھی سیاہ لباس پہن کر شب و روز نوحہ و ماتم میں مصروف رہتی تھیں۔ مختصر یہ کہ آل رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا گھر عزاخانہ بن گیا۔

ہاں جب امیر مختار نے ۱۲۷/۱۲۶ھ میں عبید اللہ ابن زیاد، عمر ابن سعد اور چند دیگر قاتلین کے سر امام مظلوم حضرت علی زین العابدین کی خدمت میں بھجوائے تو دشمنان خدا و رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ہلاکت پر گھر میں قدرے سکون ہوا لیکن جناب زینب سلام اللہ علیہ دنیا سے رخصت ہو چکی تھیں۔

ظاہر ہے کہ اتنے مظاہب جھیلنے کے بعد اور بے حد کمزور ہونے کی وجہ سے جناب زینب زیادہ دنوں تک زندہ نہ رہ سکیں اور ۱۵ ربیع ۲ھ میں آپ انتقال فرمائیں۔

مولانا سید ابن حسن نجفی نے بھی اپنی کتاب ”حضرت نسب کبریٰ صلوٰۃ اللہ علیہا کے تاریخ ساز اور عہد آفریں خطبے“ میں تحریر فرمایا ہے: ”مصر کے باشندوں کے مطابق قاہرہ کے قاطرالتابع والے علاقے میں شاہراہ سیدہ نسب صلوٰۃ اللہ علیہا پر جو عظیم الشان مرقدِ مطہر موجود ہے، وہ ثانیٰ زہرا جناب نسب صلوٰۃ اللہ علیہا کی درگاہ ہے۔“

بعض مورخین نے لکھا ہے کہ آپ اپنے شوہر جناب عبد اللہ بن جعفر طیارؓ کے ساتھ شام گئیں اور وہاں پہنچتے ہی بیمار ہو گئیں اور وفات پائی، راویہ نامی بستی میں آپ کو دفن کیا گیا۔ آپ کا مرقدِ مطہر شام ہی میں ہے جو اہل ایمان کی عظیم زیارت گاہ ہے جہاں لاکھوں انسان دنیا کے کونے کونے سے براۓ زیارت تشریف لاتے ہیں اور مشاب ہوتے ہیں۔ عمومی خیال کے مطابق آپ کا مرقدِ مطہر شام ( دمشق) میں ہے۔ جب سالاں قافلہ نسب صلوٰۃ اللہ علیہا کربلا سے کوفہ، کوفہ سے شام اور شام سے کربلا ہوتی ہوئی مدینہ پہنچیں تھیں تو جناب عبد اللہ مدینہ میں موجود تھے لیکن تھوڑے عرصہ بعد دمشق چلے گئے (تفصیل گذشتہ صفات میں آچکی ہے) جہاں ان کا کاروبار تھا اور بیرون شہر ایک گاؤں راویہ میں زمین تھی۔ جناب عبد اللہ نے نسب صلوٰۃ اللہ علیہا کو خط لکھا کہ وہ شام چلی آئیں۔ گرچہ حضرت نسب صلوٰۃ اللہ علیہا کا شام جانا جہاں ان

## سیدہ نسب کا انتقال

سیدہ نسب صلوٰۃ اللہ علیہا کے وفات کے سلسلے میں مورخین کے درمیان کافی اختلافات پائے جاتے ہیں۔ کچھ مورخین کہتے ہیں کہ سیدہ نے مدینہ ہی میں وفات پائی اور جنتِ ابیقیع میں مادرگرامی کے پہلو میں محفوظ ہے۔

ڈاکٹر عائشہ بنت الشاطی مصري نے لکھا ہے:

”مشہور ترین قول کے مطابق سیدہ نسب صلوٰۃ اللہ علیہا نے بروز یکشنبہ چودھویں ماہ ربیع ۲۲ھ کو قاہرہ میں انتقال فرمایا اور ان آنکھوں کو جنہوں نے کربلا کی قتل گاہ دیکھی تھی ہمیشہ کے لئے بند کر دیا اور ان کے جسم اقدس نے جس نے تقابل برداشت تکلیفیں اٹھائی تھیں سکون پایا۔ مرحومہ کو مسلمہ بن مخلد النصاری کے مکان میں جہاں ان کا قیام تھا دفن کیا گیا۔ ان کی قبر مطہر آج تک زیارت گاہ ہے اور مسلمان دنیا کے دور دراز گوشوں سے زیارت کے لئے وہاں جاتے ہیں۔ ان کی جان فرسا مصیبتوں کی داستان برسوں بلکہ قرنوں لوگوں کی زبانوں پر جاری رہے گی۔“

(”کربلا کی شیر دل خاتون“ ڈاکٹر عائشہ بنت الشاطی مصري، ص ۱۷۳)

بہر حال تمام واقعات اور تاریخی بیانات کی روشنی میں یہ نتیجہ نکتا ہے کہ مصیبتوں اور دکھوں نے سیدہ زینب صلواۃ اللہ علیہا کا سکون لوٹ لیا تھا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نواصی واقعہ کربلا کے بعد زیادہ دیر زندہ نہ رہیں بلکہ کے اماں کی قلیل مدت میں ۱۵/۱۲ ربیعہ کو اس دارِ فانی سے کوچ کر گئیں اور خالقِ حقیقی سے جامیں۔ عالمِ برزخ میں نانا حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور نواسی نے ایک دوسرے کو پرسہ دیا ہو گا۔ نانا نے نواسی کو گلے لگایا ہو گا۔

یوں تو میں دمشق بار بیار گیا ہوں لیکن ۱۹۹۲ء کا زیارتی سفر یادگار سفر ہے۔ اس سفر کے بعد میں نے سفر نامہ ”حدیث عشق“ لکھا جس کی چند تصاویر پیشِ خدمت ہیں۔

تمام واقعات کو پڑھنے کے بعد یہ امر روزِ روشن کی طرح عیاں ہو جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نیک بندوں کا کبھی کبھی امتحان لیتا اور ظالموں کو ڈھیل دیتا ہے تاکہ وہ ظلم کی انتہا کر لیں۔ اس کے بعد محظوظ بندوں کو اجر

☆ وَلَا يَحْسِنُ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لَا نُفْسِيْهِمْ أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُهُ وَإِثْمًا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّهِمٌ۔

اور کافر لوگ یہ گمان نہ کریں کہ ہم انہیں جو ڈھیل دے رہے ہیں وہ ان کے لئے بہتر ہے۔ ہم تو انہیں صرف اس لئے ڈھیل دے رہے ہیں تاکہ یہ لوگ اپنے گناہوں میں اور اضافہ کر لیں، آخر کار ان کے لئے ڈھیل کرنے والا عذاب ہو گا۔  
(سورہ آل عمران، ۳، آیت ۱۷۸)

کو بے انتہا مصائب اٹھانا پڑے تھے، نہایت شاق تھا لیکن شوہر کے حکم کو مُنظر رکھتے ہوئے دمشق کے لئے روانہ ہوئیں، لیکن دمشق میں داخل ہونے سے پہلے ہی مقام ”راویہ“ بیرون شہرِ دمشق، اپنی زمین تک پہنچی ہی تھیں کہ شہر میں داخل ہونے سے پہلے ہی مالکِ حقیقی سے جامیں۔ إِنَّا لِلّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ۔

اس دمشق میں زینب صلواۃ اللہ علیہا کیسے قیام فرماسکتی تھیں جہاں از حد دردناک اور کرہناک مصائب سے گزر چکی تھیں۔ دمشق پہنچتے ہی تمام حادثات آنکھوں کے سامنے پھرنا لگے ہوں گے اور سارے زخم تازہ ہو گئے ہوں گے۔ دریائے فرات کا آنکھوں کے سامنے بہنا، سارے لبہ کا تین شب و روز پیاس سے رہنا، ننھے ننھے بچوں کا ایک بوند پانی کے لئے ترنا، خیموں کا لٹنا اور ان میں آگ لگنا، عورتوں کی بے روائی اور بادیہ پیکائی، بھائی، بیٹی اور بھیجوں کا میدان کربلا میں بھوکے پیاس سے شہید ہونا، چھ مہینے کے شیر خوار بچہ کا ایک بے رحم حملہ کا تیر کھا کر امام حسینؑ کے ہاتھوں پر مرغ بھل کی طرح ترپنا، معصوم کے حلق سے خون کا فواڑہ جاری ہونا، امام عالیٰ مقام کا بچہ کو دفن کرنا اور پھر خود امام کا میدان کارزار میں ذلیل ترین دشمن کے ہاتھوں سر پاک کا جسم سے جدا ہونا سب کچھ یاد آیا ہو گا بایں ہمہ راضی برضا رہنا اور مقصدِ رسالت پورا کرنا صرف اہلِ بیتِ رسول مقبولؐ کا کام تھا۔

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بہوبیلیاں نگے سر ہوئیں کہ آفتابِ عالم تاب نے اپنا چہرہ شامِ غریبیاں کے گھٹا ٹوپ اندھیرے میں چھپا لیا۔ وہ شام جس میں شبِ عاشور کی عباداتِ ختم ہو چکیں، وہ شام جس میں حسینؑ اپنے وعدہ طفیل کو ایفا کرچکے، وہ شام جس میں شیعہ امامت کے جان شمار ۲۷/۳ میں پروانے ریگ گرم پر اپنے سرکٹا پکے اور پتے ریگ زار پر بکھرے پڑے ہوئے ہیں، وہ شام جس میں حضرتِ ختمی مرتبتِ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جو خاکِ حضرت اُم سلمہؓ کو دی تھی سرخ ہو گئی۔ وہ شام جس میں یزیدی فوجِ خوشیاں منانے میں بے خود تھی، وہ شام جس میں اہلِ بیت رسولِ مقبولِ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بے والی و بے وارث ہو چکے تھے، وہ شام جس میں اہلِ حرم سر برہنہ اور بے چادر تھے، وہ شام کہ نہ قاسم، نہ علی اکبر، نہ عباس، نہ شش ماہہ علی اصغر، نہ عون اور نہ محمد ہیں۔ بخدا! میں اس وقت ایسا محسوس کر رہا تھا کہ میں کربلا کے میدان میں موجود ہوں اور سب کچھ اپنی گنہگار آنکھوں سے دیکھ رہا ہوں اور مجھ پر بے خودی کا عالم ہے۔ کاش میں اس دن حقیقتاً موجود ہوتا اور اپنی جان را ہ حق میں قربان کر دیتا۔

مجھے کبھی کبھی سختِ حریت ہوتی ہے اور دل گرفتہ ہوتا ہوں جب صاحبانِ محراب و منبر یہ واقعات بیان فرماتے ہیں اکثر خود متاثر نظر نہیں آتے لیکن سامعین کو متاثر کرنا چاہتے ہیں۔ ایسے حضرات کی تقریب میں

عظیم عطا فرماتا ہے اور ظالموں کو جرم کی سخت سزا دیتا ہے۔ اس کتاب کے لکھنے اور حوالوں کو پڑھنے کے دوران مجھ پر کیا بیت اور میں کن کن کر بنا ک کیفیات سے گزر را بیان نہیں کر سکتا لیکن روزِ عاشور کے مصائب پڑھنے اور شامِ غریبیاں کے واقعات لکھنے کے دوران میں بار بار محسوس کرتا رہا گویا وقت کی طنابیں سست گئی ہیں اور میں وقت اور جہت کی قید سے آزاد ہو کر ۳۰ جون ۲۰۰۳ء مطابق ۲۹ ربیع الثانی ۱۴۲۲ھ سے نکل کر دس محرم ۱۱ھ میدانِ کربلا پہنچ گیا ہوں۔ میری نگاہ جہت کی قید سے آزاد ہو گئی، جدھر چاہوں بغیر آنکھیں پھیرے اور سر ہلائے دیکھ سکتا ہوں۔ میں نے جو کچھ دیکھا بیان کئے دیتا ہوں، ہو سکے تو آپ بھی دیکھئے۔

یومِ عاشور عصر کا وقت گزر چکا ہے۔ میدانِ کارزار خاموش ہے۔ چاروں طرف ”ہو“ کا عالم ہے۔ ہاں! ایک طرفِ خوشی کے شادیاں نج رہے ہیں تو دوسری طرف جلے ہوئے خیے ہیں جن کے باہر عترتِ رسولِ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بے سر و سامانی کے عالم میں اپنے اعزہ و اقرباء کی جدائی پر نوحہ کنائیں ہیں۔ رسول زادیوں کی روانیں چھپنیں، نبیِ مرسل

می شود پردهِ حشم پر کا ہے گا ہے  
و دیدہ ام ہر دو جہاں را بہ نگاہ ہے گا ہے  
کبھی کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ میری آنکھ کا پردهِ گھاس کی پتی کی طرح ہوتا ہے اور میں دنیا عقیلی کو ایک خاص نظر سے دیکھتا ہوں۔

کربلا اور کربلا کے بعد جس دینی جذبے سے قربانیاں دیں اور مصائب برداشت کئے، اس کا تقاضا یہ ہے کہ ان مجلسوں میں دیانت اقتصاد، اجتماع، حیثیت، احترام بشر، حمایت مظلوم، ظالمین سے نفرت، استقامت قربانیوں کا صحیح اعتراف یہی ہے کہ ان مجلسوں سے ذہنی تعمیر کا کام لیا جائے ہر قسم کے دکھاوے سے پرہیز کیا جائے۔

میں مندرجہ بالا چند سطور مجبور ہو کر لکھ رہا ہوں، خطباء اور مقررین سے مغذرت خواہ ہوں، علماء کرام اور دانشوارانِ عظام کی بات جدا ہے ان کا از حد احترام کرتا ہوں۔ ان حضرات کا تو ایک ایک لفظ دل نشین ہوتا ہے اور ان کے بیان سے علم و حلم کی روشنی نمایاں ہوتی ہے۔ کاش تمام صاحبانِ محراب و منبر خلوصِ نیت سے خود عمل پیرا ہو جائیں تاکہ سامعین بھی متاثر ہو کر اس طرف متوجہ ہوں۔

طوفانِ نوح لانے سے اے چشمِ فائدہ

دو اشک بھی بہت ہیں اگر کچھ اثر کریں  
خطابِ قمیں اہم اصولوں پر مشتمل ہونا چاہئے۔ پہلا یہ کہ حسینؑ اہنے مولا نائے روم نے فرمایا:

علیؑ اور اہل بیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے موذت میں اضافہ ہو

☆ ممکن ہے کچھ حضرات کو ناگوار گزرے، میں ان سے مغذرت خواہ ہوں لیکن:

چن میں تلخ نوائی مری گوارا کر  
کہ زہر بھی کبھی کرتا ہے کا رتیا ق

یوں تو بہت کچھ ہوتا ہے، جذبہ ہوتا ہے، خطابت ہوتی ہے، نعرے ہوتے ہیں، یہ سب کچھ ہوتا ہے لیکن اثر نہیں ہوتا کیونکہ میں سمجھتا ہوں تقریر ہونٹوں سے ادا (Deliver) کی جاتی ہے ان میں ان کا دل شامل نہیں ہوتا۔ دل شامل نہ ہو اور خلوصِ نیت نہ ہو تو اثر کہاں سے ہو۔ کاش خطباء اس امر کا احساس کریں اور خطابت کو اصلاحِ حال اور تبلیغِ دین کے لئے استعمال کریں، حصولِ نام و نمود اور دنیاوی افادہ سے پرہیز کریں۔ تقریر ہو یا تحریر پڑاڑوی ہوتی ہے جو دل سے نکلتی ہے۔

دل سے جو بات نکلتی ہے اثر رکھتی ہے پر نہیں، طاقت پرواز مگر رکھتی ہے شہدائے کربلا کی یاد مانا نیک عمل ہے اسے قائم رہنا چاہئے، تاکہ ملتِ اسلام واقعات فراموش نہ کر بیٹھے لیکن ہر حال میں ہر لمحہ تھمارے پہلے گزر گئے اور صحیت پرہیز گاروں کے لئے۔ مظلوم کربلا، بیمار کربلا اور اسیران کربلا نے

☆ قرآن مجید نے بھی تاریخ کو بہت اہمیت دی ہے:-

وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ آيَاتٍ مُّبِينَتٍ وَمُثَلَّاً مِنَ الْذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ  
اور بے شک ہم نے تم لوگوں کی جانب کھلی ہوئی نشانیاں بھیجی ہیں اور مثالیں ان لوگوں کی جو تھمارے پہلے گزر گئے اور صحیت پرہیز گاروں کے لئے۔ (سورہ النور، ۲۲، آیت ۳۳)

ہشت قرآنِ حالہائے انبیاء

ما ہیا ن بحر پا کے کبر یا

قرآن کیا ہے غیرہوں کے حالات کا بیان اللہ تعالیٰ  
کے پاکیزہ سندر میں غوطہ زن مچھلیوں کا تذکرہ۔

کی خاطر سب کچھ قربان کرنے کیلئے تیار تھے۔ قربانیاں دیتے رہے، صبر کرتے رہے اور صراطِ مستقیم پر چلتے رہے۔

اہل ایمان کو یقین ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کبھی کبھی دوستوں کو خاک

(پچھے صفحہ کا بقیہ)

بنی امیہ کی حکومت ایک غیر شرعی حکومت تھی۔ کوئی حکومت جس کی بنیاد جبر و شنخی میں بہر صورت روانی اور رواداری برتری جائے۔ انہوں نے اسلام کی روح حریت و جمہوریت کو اقتدار پر ہو کبھی اسلامی حکومت نہیں ہو سکتی۔ انہوں نے اسلام کی جگہ مغض غلبہ جابرانہ اور مکرو خدعاً پر اپنی شخصی حکومت غارت کیا اور مشورہ و اجتماع امت کی جگہ مغض غلبہ جابرانہ اور مکرو خدعاً پر اپنی شخصی حکومت کی بنیاد رکھی۔ ان کا نظام حکومت شریعتِ الہیہ نہ تھا۔ بلکہ مغض اغراضِ نفسانیہ و مقاصدِ سیاسیہ، ایسی حالت میں ضروری تھا کہ ظلم و جبر کے مقابلے کی ایک مثال قائم کی جاتی اور حق و حریت کی راہ میں جہاد کیا جاتا۔

حضرت پیدا شہداء نے اپنی قربانیوں کی مثال قائم کر کے مظالم بنی امیہ کے خلاف جہاد حق کی بنیاد رکھی اور جس حکومت کی بنیاد ظلم و جبر پر تھی اس کی اطاعت و وفاداری سے انکار کر دیا۔

پس یہ نمونہ ہمیں سکھاتا ہے کہ ہر ظالمانہ و جابرانہ حکومت کا اعلانیہ مقابلہ کرو اور کسی ایسی حکومت سے اطاعت و وفاداری کی بیعت نہ کرو جو خدا کی بخشی ہوئی انسانی حریت و ساتھ مقابلہ ہوئے۔ یہ بھی درست کہ جابر حکومت نے پانی پر پھرہ بھایا تھا اور سارے راستے مسدود کر دیئے تھے امام عالیٰ مقام ۲۷۳/۲ میان شاروں کے سندھ (ملتان) تک پہنچے ہوئے تھے اور کچھ لوگ زبان

اپنے جان شاروں کو نہ تو کھانا پہنچا سکے اور نہ پانی مہیا کر سکے، اس خیال نوجوان کی جمیعت قلیلہ کے سوا اور کچھ نہ تھا۔ حق و صداقت کی راہ نتائج کے فکر سے بے پروا ہے نتائج کا مرتب کرنا تمہارا کام نہیں۔ یہ اس قوتِ تاہرہ عادلۃ الہیہ کا کام ہے جو حق کو باوجود ضعف و فقدانِ انصار کے کامیاب و فتح مند کرتی اور ظلم کو باوجود جمیعت و عظمتِ دنیوی کے ذیل و خوار کرتی ہے۔

کُمْ مِنْ فِتْنَةٍ قَلِيلٌ غَلَبَتْ فِتْنَةٌ كَثِيرَةٌ بِإِذْنِ اللَّهِ۔

لتنی ہی چھوٹی جماعتیں ہیں جو بڑی جماعتوں پر حکمِ الہی سے غالب آگئیں۔

(سورہ البقرہ، آیت ۲۳۹)

(”شہادت حسین“، مولانا ابوالکلام آزاد، ص ۱۷۲، ۱۷۳)

اور احساس و جذبات کے بندھن کو مضبوط سے مضبوط تر کرے۔ دوسرے یہ کہ واقعاتِ کربلا کو نہایت واضح اور سلیس زبان میں باریط بیان کیا جائے تاکہ سامعین مستقیض اور مثاب ہوں۔ تیسرا یہ کہ معرفتِ دین میں اضافہ اور پختگی پیدا ہو اور سامعین نیک عمل پر راغب ہوں۔ تقریر میں بہر صورت روانی اور رواداری برتری جائے۔

نرمی سے مطیع، سنگدل ہو تے ہیں  
دنداں، صاف بستہ ہیں زبان کے آگے

کبھی کبھی عام ذہنوں میں یہ بات ابھرتی ہے اور کچھ لوگ زبان تک لاتے بھی ہیں کہ ایک جابر و قاہر عظیم الشان حکومت جس کے حدود سندھ (ملتان) تک پہنچے ہوئے تھے امام عالیٰ مقام ۲۷۳/۲ میان شاروں کے ساتھ مقابلہ ہوئے۔ یہ بھی درست کہ جابر حکومت نے پانی پر پھرہ بھایا تھا اور سارے راستے مسدود کر دیئے تھے یہاں تک کہ امام عالیٰ مقام اپنے جان شاروں کو نہ تو کھانا پہنچا سکے اور نہ پانی مہیا کر سکے، اس خیال کے لوگ یہ بھول جاتے ہیں کہ ایک طرف جابر حکومت شیطان کے غلبہ میں اور دنیاوی منفعت میں بنتا تھی تو دوسری طرف جان شارانِ دینِ اسلام تھے جو اللہ تعالیٰ کے بتائے ہوئے راستے پر چل رہے تھے اور دین

سب سے پہلا نمونہ جو یہ حادثہ عظیمہ ہمارے سامنے پیش کرتا ہے دعوتِ الیٰ الحق اور حق و حریت کی راہ میں اپنے تیک قربان کرنا ہے۔ (باقیہ اگلے صفحہ پر)

یا کرنے کی خواہش کرتے ہیں۔<sup>(۱)</sup> اس میں صرف وہی کچھ لکھا جا رہا ہے جو آپ کا عمل ہے یا سوچ ہے۔ کسی کو قطعاً اختیار نہیں کہ اس میں ایک شوشه بھی بڑھا گھٹا سکے۔ اس کتاب کے مصنف تھا آپ ہیں ہاں لکھتا تک کہ اپنی جانیں بھی قربان کر دیں اور اسیران کر بلانے تمام مصائب برداشت کئے اور خوشنودی باری تعالیٰ حاصل کی اور اسلام کو ہمیشہ کے لئے زندہ و تابندہ کر دیا ساتھ ہی ساتھ یزید کی دنیا پرستی اور اسلام دشمنی روزِ روشن کی طرح ثابت کر دی۔ یہی مقصدِ حسین تھا نہ کہ حصولِ اقتدار۔

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

وَكُلَّ إِنْسَانٍ الْزَمْنَهُ طَيْرَهُ فِي عُنْقِهِ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَمَةَ كِتَابًا  
يُلْفَهُ مَنْشُورًا إِقْرَأْ كِتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا  
اور ہم نے ہر انسان کا نامہ اعمال اس کے گھلے میں لکھا رکھا ہے اور قیامت

إِنَّ اللَّهَ عَلَيْهِ بِذَاتِ الصُّدُورِ

(۱)

یقیناً اللہ سینوں کے اندر کی باتوں کا جانے والا ہے۔

(سورہ آلمانہ ۵، آیت ۷)

(۲) حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ أَحَدُهُمُ الْمَوْتَ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ لَعَلَّىٰ أَعْمَلُ صَالِحًا فَإِمَّا  
تَرَكَتُ مَلَامِهَا كَلِمَةً هُوَ فَأَيْلُهَا وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرَزَخٌ إِلَى يَوْمِ الْيَقْنَوْنَ۔

یہاں تک کہ جب ان میں سے کسی ایک کے سر پر موت آکھڑی ہو تو وہ کہے گا کہ اسے میرے پوروگار مجھے پلٹا دو۔ شاید میں اب نیک اعمال کروں اس میں کہ جو میں چھوڑ آیا ہوں۔ ہرگز نہیں یہ ایک لفظ ہے جو بس وہ کہہ ہو یا نہ ہو ورق کتاب بڑھتے جا رہے ہیں۔ اس کتاب میں وہ سب کچھ لکھا جا رہا ہے جو آپ سوچتے ہیں، دیکھتے ہیں، سنتے ہیں اور کرتے ہیں۔

(سورہ المؤمنون ۲۳، آیت ۹۹)

و خون میں تڑپاتا اور دشمنوں کو مہلت دیتا ہے۔

یہی دینی جذبہ تھا جسے لئے ہوئے شہیدان کر بلانے سب کچھ یہاں تک کہ اپنی جانیں بھی قربان کر دیں اور اسیران کر بلانے تمام مصائب برداشت کئے اور خوشنودی باری تعالیٰ حاصل کی اور اسلام کو ہمیشہ کے لئے زندہ و تابندہ کر دیا ساتھ ہی ساتھ یزید کی دنیا پرستی اور اسلام دشمنی روزِ روشن کی طرح ثابت کر دی۔ یہی مقصدِ حسین تھا نہ کہ حصولِ اقتدار۔

مَدْعَا لِيْش سلطنت بودے اگر

خود نہ کر دے باچپیں سامان سفر

اگر ان کا (امام حسین) کا مقصد حصول سلطنت ہوتا تو وہ اس طرح (بے سروسامانی کے ساتھ) سفر نہ فرماتے۔

(اقبال)

قبل اس کے کہ کتاب ختم کروں مزید چند سطور لکھنا چاہتا ہوں اور غور و فکر کا طالب ہوں۔

## کتابِ زندگی

دنیا کا ہر فرد اپنی کتابِ زندگی لکھ رہا ہے۔ دوسروں کے احوال لکھے یا نہ لکھے اس کی اپنی کتابِ زندگی ہر روز لکھی جا رہی ہے۔ انسان کو شعور ہو یا نہ ہو ورق کتاب بڑھتے جا رہے ہیں۔ اس کتاب میں وہ سب کچھ لکھا جا رہا ہے جو آپ سوچتے ہیں، دیکھتے ہیں، سنتے ہیں اور کرتے ہیں۔

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْعَفْوَ وَالْعَافِيَةَ۔  
اے اللہ! میں تجھ سے معافی اور صحت و  
عافیت طلب کرتا ہوں ”تو عطا فرمادے۔“

الانسان مع الخطاء۔ میری کوتاہیوں سے صرف نظر فرمائے اور  
ہو سکے تو دعائے خیر میں یاد رکھئے۔ میں بہر حال اپنی کوتاہیوں کی نشاندھی  
کے لئے چشم براہ رہوں گا۔

جس دل میں درد مندی انساں ہو، اس کی خیر  
جس سر میں سب کی خیر ہو، اس سر کی خیر ہو

وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ

احقر

سید علی اکبر رضوی

کے دن ہم اس کے لئے ایک کتاب پیش کریں گے جسے وہ کھلا ہوا پائے  
گا۔ پڑھ اپنی (کتاب زندگی) اپنے نامہ اعمال کا جائزہ لینے کے لئے تو خود  
کافی ہے۔ (سورة نبی اسرائیل ۷۱، آیت ۱۲، ۱۳)

فَامَّا مَنْ أُوتَىٰ كِتَبَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمْ أَفْرَءُ وَأَكَتَبَهُ  
پس جس کا نامہ اعمال اس کے دایبھے ہاتھ میں دیا جائے تو وہ (دوسروں  
سے) کہے گا: لو میرا نامہ اعمال پڑھو۔ (سورة الحاقة ۲۹، آیت ۱۹)

وَأَمَّا مَنْ أُوتَىٰ كِتَبَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَلِيَتِنِي لَمْ أُوتْ كِتَبَهُ  
اور جس کا نامہ اعمال اس کے باعیں ہاتھ میں دیا جائے تو وہ کہے گا: اے  
کاش! مجھے میرا نامہ اعمال نہ دیا جاتا۔ (سورة الحاقة ۲۹، آیت ۲۵)

فَامَّا مَنْ أُوتَىٰ كِتَبَهُ بِيَمِينِهِ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا  
پس جس کا نامہ اعمال اس کی دائیں طرف سے دیا جائے گا۔ اس سے  
غقریب ہلکا حساب لیا جائے گا۔ (سورة الشفاعة ۸۳، آیت ۷، ۸)

وَأَمَّا مَنْ أُوتَىٰ كِتَبَهُ وَرَأَهُ ظَهِيرَهُ۔ فَسَوْفَ يَدْعُوَا ثُبُورًا۔ وَيَصُلِّي سَعِيرًا  
اور جس کا نامہ اعمال اس کے چیچھے سے دیا جائے گا۔ پس وہ موت کو  
پکارے گا اور وہ جہنم میں جملے گا۔ (سورة الشفاعة ۸۳، آیت ۱۰، ۱۱)

اب میں اس کتاب کو ان دعاوں کے ساتھ ختم کرتا ہوں:

اللَّهُمَّ أَحْسَنْ عَاقِبَتَا فِي الْأَمْوَالِ كُلُّهَا وَأَجِرْنَا مِنْ حِزْرِ الدُّنْيَا وَ  
عَذَابِ الْآخِرَةِ۔

اے اللہ! تو ہمارے ہر کام کا انجام بہتر فرمادے اور ہمیں دنیا کی رسوائی اور  
آخرت کے عذاب سے پناہ دے۔

☆ مزید تفصیل کے لئے قرآن مجید (سورة الحاقة ۲۹، آیت ۱۹ تا ۳۷) میں ملاحظہ فرمائیں۔



(۲۰۰۲ء کو افتتاح ہوا۔)

○ بانی صدر، بیز وار کو آپریٹو سوسائٹی لمبیڈ، کراچی۔

(اس ہاؤس گ سوسائٹی کی تمام زمینیں ممبروں میں تقسیم کر دیں اور اپنے لیئے کوئی قطعہ اراضی نہ رکھا۔)

○ مطالعہ کے ذوق کی بنار پر ایک نادر ذاتی کتب خانہ کے مالک ہیں۔

(۱) کوہ قاف کے اس پار (اشاعت ۱۹۹۳ء، اشاعت ۱۹۹۹ء)

(۲) سر زمین انقلاب (۱۹۹۵ء)

(۳) ارض جلال و جمال (۱۹۹۲ء)

(۴) حدیث عشق (۱۹۹۹ء)

(۵) بھارت میں چار ہفتے (۲۰۰۰ء)

(۶) بھارت یاترا (۲۰۰۱ء)

(۷) تاریخ اسلام کا سفر حصہ اول (حضرت آدم سے حضرت خاتم نبی) (۲۰۰۳ء)

(۸) کتاب ”نبی کی نواسی حضرت نبی سلام اللہ علیہ“، قارئین

کرام کی خدمت میں پیش ہے۔

(۹) شہید اعظم حسین علیہ السلام (طبعات کے مرحلے میں)

”تاریخ اسلام کا سفر“ کی دوسری اور تیسرا جلد پر کام ہو رہا ہے۔

یہ جلد از جلد طباعت سے آرائستہ ہوں گی۔ انشاء اللہ

مرتب: حسین انجمن

## تصانیف

○ ۱۹۶۰ء میں حج سے مشرف ہوئے اور زیارات مقامات مقدسہ ایران و عراق کی سعادت حاصل کی۔

○ اسی سال صدارتی اعزاز برے برآمدات قالین EXPORT PERFORMANCE AWARD FOR CARPET حاصل کیا۔

○ متعدد بار کبھی تنہا اور کبھی تجارتی و فود کے ہمراہ قالین کی برآمدات کے لیئے دنیا بھر کی سیاحت کی۔ بار بار یورپ، امریکہ، کینیڈا اور آسٹریلیا وغیرہ میں منعقد ہونے والی تجارتی و صنعتی نمائشوں میں شریک ہوئے۔

○ ۱۹۸۰ء میں مشینی قالین سازی کا آغاز کیا اور یونیک فیکس (پرائیویٹ) لمبیڈ (U-NIK FABRICS (PVT.) LTD) کے نام سے ایک اور کارخانہ قائم کیا۔

○ ۱۹۸۳ء میں اونی مشینی قالین سازی کی صنعت کا آغاز کیا اور بانڈڈ کارپس (پرائیویٹ) لمبیڈ (BONDED CARPETS (PVT.) LTD.) کے نام سے قائم کیا۔

○ ۱۹۸۶ء میں اونی دھاگہ کی صنعت کی بنیاد رکھی۔

○ کل پاکستان قالین سازی اور متعلقہ صنعتوں کی انجمن کے ALL PAKISTAN CARPET &amp; ALLIED INDUSTRIES

بانی صدر ہیں۔

○ فیجنگ ٹریشی، فلاج المؤمنین ٹرست، کراچی

○ ٹریشی، بلال ایجوکیشن ٹرست، کراچی۔

○ بانی صدر، ادارہ ترویج علوم اسلامیہ، کراچی۔

○ بانی صدر، مرکز حقوق شریعت (رجڑو)، کراچی۔

○ دوامی رکن، انجمن وظیفہ سادات و مومنین، پاکستان۔

○ ٹریشی، شاہ نجف ٹرست، مارٹن روڈ، کراچی۔

○ چیزیں بورڈ آف ٹریشیز، اکبر پلک اسکول، کراچی

(فروغ علم کے لیے اس اسکول کا جدید عمارت میں ۳ ستمبر

A decorative horizontal border featuring a repeating geometric pattern of diagonal lines and small dots, creating a textured, woven effect.

کوہ قاف کے اس پار: رنگین تصاویر سے آراستہ ☆ دلچسپ و حیرت انگیز  
و اقتات سے مملو ☆ ۱۳۸ صفحات پر مشتمل  
قیمت: ۱۵۰ روپے

سوزہ میں انقلاب: ایران کے مقدس اور معروف مقامات کی ۱۳ نگین  
تصاویر ☆ ۲۲۶ صفحات ☆ نفیس کاغذ  
قیمت: ۲۰۰ روپے

**رضی جلال و جمال:** رواں ، سادہ ، وچکپ اور لشیں انداز بیان  
مقامات مقدسہ کی ۸۰ رنگیں تصاویر ☆ ۳۱۲ صفحات  
پر مشتمل ☆ نقیس کاغذ ☆ قیمت : ۳۰۰ روپے

**حدیث عشق:** رضوی صاحب کا چوتھا سفرنامہ ☆ ۰۰۰ رنگیں تصاویر  
سے مزین ☆ ۲۶۲ صفحات پرستی ☆ قیمت: ۲۵۰ روپے

ہارت میں چار ہفتے: لکھنؤ، بنارس، اعظم گڑھ، علی گڑھ، کلکتہ اور  
دہلی کے سفر کی نہایت دلچسپ داستان ☆ رنگین تصاویر  
سے آرائشہ ☆ ۲۶۲ صفحات ☆ قیمت: ۳۰۰ روپے

ہارت یا ترا: کلکتہ، لکھنؤ اور علی گڑھ کا سفر دلپذیر پر ۲۳ نگین تصاویر  
سے آراستہ ☆ ۱۶۸ صفحات پر مشتمل  
قیمت: ۱۵۰ روپے

**قالاتِ قدرتِ نقوی:** قدرتِ نقوی کے غیر مطبوعہ مضامین کا مجموعہ  
صفحات: ۲۰۵ ☆ نادر و نایاب موضوعات  
قیمت: ۱۵۰ روپے

ادیغِ اسلام کا سفر: ۲۷۰ رنگی تصاویر ☆ صفحات: ۶۷۰  
قریب آدم سے (حضرت خاتم ﷺ) قیمت: ۶۵۰ روپے

بی کی نواسی: ۸ نگین تصاویر ☆ صفحات: ۲۱۶  
نہر نہ سلام اللہ علیہ قیمت: ۵۷۵ روپے

میڈ اعظم امام حسینؑ زیر طباعت